# المختراني المحتلي المح

للامتام الأصُولي النظار المفسِّر فِ وَالدَّين مُحَّدَ بن مُهَرَب المُحُسَين الرازيُ ١٦٠-٥٤٤ هـ ١١٤١-١١٤٩

> د كاس*تة وَ تحت*ُيق *الدكتور ُطه جبّ*ا برفيّا *فرالعَلوا* في

> > الجُنْءُ السَّادسُ

مؤسسة الرسالة



# الكلام في الاجتهاد

والنظر في ماهيَّةِ الاجتهادِ، والمجهتدِ، والمجتهدِ فيه وحكم الاجتهادِ.

# الركن الأول في الاجتهاد

وهو - في اللّغة - عبارة : عن استفراغ الوسع في أيِّ فعل كان ، يقال : «استفرغ وسعه في حمل الثقيل »، ولا يقال : «استفرغ وسعه في حمل النواة».

وأمًّا - في عرفِ الفقهاءِ(١) - فهو: «استفراغُ الوسعِ (١) في النظرِ فيما لا يلحقُهُ فيهِ لومٌ، مع استفراغ الوسع فيهِ».

وهـذا سبيلُ مسـائـلِ الفـروع؛ ولذلك تسمَّى هذه المسائلُ ـ مسائل(\*) الاجتهادِ، والناظُر فيها مجتهدٌ. وليس هذا حالَ الأصول (\*).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٦) من آ.

<sup>(</sup>١) عبَّر به دون غيره؛ لأنَّ التقدير: استفراغ الفقيه من حيث كونه فقيهاً الوسع.

<sup>(</sup>٢) بحيث تحسّ النفس بالعجز عن المزيد، كما في كشف الأسرار (٢٣٣/٤)، والمستصفى: (٢/ ٣٥٠)، وقد قال الإمام الشافعي: «... وعليه في ذلك بلوغ غاية جهده، والإنصاف من نفسه حتى يعرف من أين قال ما يقول، وترك ما يترك. انظر الرسالة (٥١١)، وهامش بحثنا في الاجتهاد ص (١٤).

<sup>(\*)</sup> آخِر الورقة (١٩٠) من جـ.

<sup>(</sup>٣) إذا اطلقت كلمة «الاجتهاد» من غير تقييد - فإنمّا يراد بها: الاجتهاد في الفروع، كما أنّ قولهم: «استفراغ الفقيه» - أرادوا به: إخراج غير الفقيه، فلا عبرة باستفراغه وسعه؛ و «الفقيه»: من صار الفقه ملكة له وسجيّة، وتهيأ لمعرفة الأحكام الشرعيّة من مصادرها - انظر جمع الجوامع وشرحه للجلال بهامش حاشيته الآيات البينات: (٢٤٧/٤).

# الركن الثاني في المجتهد

وفيه مسائل:

## مسألة:

قال الشافعي \_ رضي الله عنه \_ : «يجوزُ أن يكونَ في أحكام الرسول \_ صلى الله عليه وسلّم \_ ما صدرَ عن الاجتهادِ». وهو قولُ أبي يوسف \_ رحمه الله .

وقال أبو عليّ وأبو هاشم : إنَّهُ لم يكن متعبَّداً به.

وقالَ بعضُهم: كانَ له أن يجتهدَ في الحروبِ، وأمّا [في(١)] أحكام الدّين - فلا.

وتوقُّف أكثر المحقِّقين في ذلك(٢).

أمًّا المثبتون (\*) .. فقد احتجوا بأمور:

#### أحدها:

عمومُ قولهِ تعالى: ﴿ فَأَعْتَبِرُواْ يَسَأُوْلِي ٱلْأَبْصَسْرِ ﴾ ٣٠.

وكان عليه الصلاة والسلام - أعلى الناس بصيرة ، وأكثرهم اطّلاعاً على شرائطِ القياس ، وما يجبُ ويجوزُ فيها ؛ وذلك إن لم يرجَّح دخوله [ في لهذا الأمر على دخول غيره(1)] فلا أقلَّ من المساواة [فيكونُ مندرجاً تحت الآية (٥)]:

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، آ، ي. (٢) لفظ ح: (الكلُّه.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٥) من ي. (٣) الآية (٢) من سورة الحشر.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين لم يرد في جال. (٥) ما بين المعقوفتين ساقط من آ، ي،سـ

فكانَ مأموراً بالقياسِ، فكان<sup>(١)</sup> فاعلًا له، وإلّا قدحَ في عصمتِهِ.

أنّه إذا غلبَ على ظنّه كونُ الحكم \_ في الأصل \_ معلّلاً بوصفٍ، ثمّ علمَ أوظنٌ حصول ذلك الوصف في صورة أخرى - فلا بدّ أن يظنّ أن حكم اللهِ - تعالى - في الفرع مثلُ حكمه في الأصل ، وترجيحُ الراجع على المرجوحِ من مقتضياتِ بدائه العقول على ما قرّرناه في كتابِ القياس \_ وهذا يقتضي أن يجب [عليه ٢٠] العملُ بالقياس .

## وثالثُها :

أنَّ العملَ بالاجتهادِ \_ أشقُ من العملِ بالنصِّ: فيكونُ أكثرَ ثواباً؛ لقولِهِ عليه الصلاةُ والسلامُ «أَفْضَلُ العباداتِ أَحمزُها» (ألالله عليه الصلاةُ والسلامُ \_ بالاجتهادِ، مع أنَّ أمَّته عملوا به: كانت الأمَّةُ أفضلَ منه \_ في هٰذا الباب \_ وإنَّه غيرُ جائز.

فإن قلتَ: فهذا يقتضي أن لا يعملَ الرسول \_ صلى الله عليه وسلّم \_ إلا بالاجتهاد؛ لأنَّ ذلك أفضلُ.

وأيضاً: فإنما يجبُ اتّصافهُ بهذا المنصب لولم يجد منصباً (\*) أعلى [منه \_ لكنّهُ وجدَهُ؛ لأنه يستدركُ الأحكام وحياً. وهذا المنصبُ أعلى (\*)] من الاجتهاد.

<sup>(</sup>١) في غير ح: «و».

<sup>(</sup>٢) عبارة ي: «فلا بد وأن». (٣) لم ترد الزيادة ف ي.

<sup>(3)</sup> بهذا اللفظ، وفي رواية بالإفراد (العبادة) أورده في الكشف الحديث (٩٩)، وقال: «قال في الدرر ـ تبعاً للزركشي ـ: لا يعرف، وقال: ابن القيم في «شرح المنازل»: لا أصل له، وقال المزيّ: هو من غرائب الأحاديث، وقال القاري ـ في الموضوعات الكبرى ـ: معناه صحيح ؛ لما في الصحيحين عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ: «الأجر على قدر التعب». فانظر الكشف: (١٧٥/١)، وأسنى المطالب: (٤٧).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٥) من ح. (٥) ساقط من ل.

# قلتُ: الجوابُ عن الأوَّل:

أنَّ ذلك غيرُ ممكنٍ؛ لأنَّ العملَ بالاجتهادِ ـ مشروط بالنصِّ على أحكامِ الأصولِ ، وإذا كانَ كذلك: تعذَّرَ العملُ في كل ِ الشرع ِ بالاجتهادِ ـ

## وعن الثاني:

أنَّ الوحيَ وإن كانَ أعلى درجةً من الاجتهادِ، لكن ليسَ فيه تحمُّلُ المشقَّةِ \_ - في استدراكِ الحكم ، ولا يظهرُ فيهِ أثرُ دقَّةِ الخاطِر، وجودةِ القريحةِ، وإذا كانَ هذا نوعاً مفرداً من الفضيلةِ: لم يجزْ خلو الرسول عنهُ بالكليَّةِ.

## ورابعها:

قوله عليه الصلاة والسلام: «العُلَماء وَرَثَة الأنبياءِ»(١)، وهذا يوجب أن تثبت له درجة الاجتهاد ليرثوه عنه، إذ لو ثبت لهم ذلك - ابتداءاً: لم يكونوا وارثين عنه.

فإن قلت: أرادَ به \_ في إثباتِ أركانِ الشرع .

قلتُ: إنَّه تقييدُ من غير دليل إ

## وخامسها:

أنَّ بعضَ السننِ \_ مضافةً إلى الرسول ِ \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ ولو كانَّ الكلَّ (\*) بالوحي : لم يبقَ لتلك الإضافةِ مزيدُ فائدةٍ .

<sup>(</sup>١) قال الحافظ السخاوي في المقاصد الحديث (٧٠٣): «رواه أحمد وأبو داود والترمذي، وآخرون عن أبي الدرداء به مرفوعاً» فانظر المقاصد: (٢٨٦)، والكشف، الحديث (١٧٤٩)، و(١٧٤٩) وهو في الكنز الحديث (٢٨٦٩) وانظر: (٢٨٦٦٨) أيضاً. والفتح الكبير: (٢/٢٥١)، وأسنى المطالب (١٤٥)، وقال: «رواه جمع وصححه الحاكم وابن حبًان» وهو عند أبي داود والترمذيّ وابن ماجه جزء من حديث طويل بلفظ: «وإن العلماء ورثة الأنبياء». انظر سنن أبي داود (٣٦٤١)، والترمذيّ (٢٦٨٣)، وابن ماجه (٢٢٣٧)،

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٣١) من س.

كما أنَّ الشافعيَّ ـ رضي الله عنه ـ إذا أثبتَ حكماً بالنصِّ الظاهر الجليِّ ـ الله عنه ـ إذا أثبتَ حكماً بالنصِّ الظاهر الجليِّ . الذي لا يفتقرُ فيه ـ ألبتَّة ـ إلى اجتهاد (١)، لا يقالُ: إنَّ ذلك مذهبُ الشافعيِّ ، فلا يقالُ: مذهبُ الشافعيِّ ـ رضي الله عنه ـ وجوبُ الصلواتِ الخمس .

وأمَّا الَّذِي يثبتُه بضربِ من اجتهادٍ (١) فإنَّه يضافُ إليه: فكذا هاهنا.

[و(")] أمَّا الَّذِي يدلُّ على أنَّه كانَ مجتهداً \_ في [أمر(")] الحروب: «أَنَّه اجتهدَ في أَخذِ الفداءِ عن أسارَىٰ بدرٍ (")» [بعد ما (")] وكان راجعهم (") في تلك الحال، وذلك لا يمكنُ إلَّا مع الاجتهاد.

واحتجّ المانعون ـ بأمور:

#### أحدُها:

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴾ (^).

#### وثانيها:

أَنَّ بعضَ الصحابة \_ راجعَهُ في منزل ٍ نزلَهُ ، وقالَ : «إِنَّ كَانَ هذا بوحي اللهِ \_ تعالىٰ \_ فالسمعُ والطاعةُ ، وإلا فليسَ هو بمنزل مكيدة إلى فدلَّ هذا على جواز

<sup>(</sup>۱) لفظ ي: «الاجتهاد». (۲) في غير ح، ي: «الاجتهاد».

 <sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، آ.
 (٤) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود مختصراً الحديث رقم (٢٦٩٠)، وانظر سنن الترمذيّ : الحديث (١٥٦٧)، ومنتقى الأخبار مع شرحه نيل الأوطار: (١٤٣/٨) وقال : رواه أحمد ومسلم، وانظر تفسير الطبريِّ : (٣٠/١٠) وما بعدها، والقرطبيِّ : (٤٦/٨) وما بعدها، وابن كثير : (٣٢٥/٢)، والإمام المصَّنف : (١٩٧/١٥) وما بعدها، والشوكانيّ : (٣/ ٣٢٥)، والألوسيّ : (٣٢/ ٣٢))، والإمام المصَّنف : (٣/ ١٩٠) وما بعدها، والشوكانيّ : (٣/ ٣٢٥)، والألوسيّ : (٣/ ٣٢)) وما بعدها، والخازن : (٣/ ٤٢ - ٣٤)، وبهامشه البغويّ، والشفاء : (٨١٨/١)، وما بعدها وحاشية الشهاب على البيضاوي : (٤/ ٢٩٣ - ٢٩٣)، وسيرة ابن هشام : (١ / ٢٤٨) - ٢٠، و ٧٠ - ٧٧).

<sup>(</sup>٦) كذا في ح، ي، وفي غيرهما: ١١٥٪.

 <sup>(</sup>٧) لفظ ح: «راجعهم».
 (٨) الآية (٣) من سورة النجم.

<sup>(</sup>٩) الصحابيّ الذي قال لرسول الله . على عدا القول هو: الحباب بن المنذر بن =

مراجعته \_ في اجتهاده، ولا تجوزُ مراجعته \_ في أحكام ِ الشرع ِ: فيلزمُ أن لا يكونَ فيها ما هو باجتهاده.

#### وثالثها:

أنَّ الاجتهادَ لا يفيدُ إلا الظنَّ، وأنَّه عليه الصلاة والسلامُ ـ كانَ قادراً على تلقيَّه (١) من الوحي، والقادرُ على تحصيلِ العلم ـ لا يجوزُ لهُ الاكتفاء (٩) بالظنِّ: كالمعاين للقبلة لا يجوزُ له أن يغمض عينيه ويجتهدَ فيها.

## ورابعُها:

أنَّ مخالفة عليه الصلاة والسلام - في الحكم - يُكفَّرُ القوله تعالى : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ (٢) والمخالف - في هذه المسائل الشرعيَّة - لا يُكفَّرُ الأنَّ الرجلَ إذا اجتهدَ وأخطأ فيها - فله أجرُ [واحدُ (٣)] ، والمستوجبُ للأجر لا يمكنُ تكفيره .

## وخامسُها:

لوجاز له العملُ بالاجتهادِ \_ لما توقّفَ في شيءٍ من الأحكام الشرعيَّةِ على الوحي ؛ لأنَّ حكم الوحي \_ في الكلَّ \_ كانَ معلوماً له ، وطرقُ الاجتهادِ كانت مظنونة (٤) له \_ فعندَ وقوع الواقعةِ التي [ما(٩)] أنزل [عليه(١)] فيها وحيٌ كانَ مأموراً بالاجتهادِ : فكانَ ينبغي أن لا يتوقَّفَ إلى نزول الوحي ، لكنَّهُ توقَّفَ : كما في

- (١) لفظ ي: «تيقنه»، والمراد: تلقى الحكم الشرعي.
  - (\*) الورقة (١٧٧) من آ.
- الورقة (۱۹۲) من جـ. (۲) الآية (۵۶) من سورة النساء.
  - (٣) لم ترد الزيادة في ى.
     (٤) لفظ ح: «معلومة».
  - (a) سقطت الزيادة من ح . (٦) هذه الزيادة من ح ، آ ، ي .

<sup>=</sup> الجموح الخزرجيّ الأنصاريّ، قاله في غزوة بدر. انظر ترجمته وقوله هذا في الإصابة الترجمه (١٠٥٢)، وطبقات ابن سعد: (٢/٧٢٥) ط جامعة الإمام، ومشورته لوحدها نقلتها كتب السير، منها: الروض الأنف للسهيلي: (٩٧/٥)، والسيرة النبوية لابن هشام: (١/٠٢٠) ط الحلي الثانية.

مسألةِ الظُّهارِ(١) واللِّعانِ(٢).

#### وسادسها:

لو جازَ لهُ الاجتهادُ \_ لجازَ لجبريلَ عليه السلامُ ؛ وحيناذِ : لا يُعرفُ أنَّ هذا الشرعَ الَّذي جَاءَ به [إلى ٣] محمد \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ من نصَّ اللهِ \_ تعالى أو من اجتهادِ جبريلَ عليه السلامُ .

# [و(1)] الجوابُ [عن الأوُّل ِ:

أنَّ الله تعالى (°)] متى قالَ له: «مهما ظننتَ كذا ـ فاعلم أنَّ حكمي كذا» فها هنا: العملُ بالظنِّ عملُ بالوحي، لا بالهوى.

## وعن الثاني:

أنَّهُ يدلُّ على جوازِ مراجعتِهِ - في الأراءِ والحروبِ، والأحكامُ خارجةُ عن ذلك.

<sup>(</sup>١) يشير إلى توقف رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ في أمر المجادلة والآيات الكريمة التي أنزلت في شأنها بعد ذلك، والأحاديث في أسباب نزول الآيات التي بينت حكم الظهار بعد مجادلة المظاهر منها، وبعض ما يتعلق به، والتي بعضها في البخاري فانظر فتح الباري: (٣٨٢/٩)، و (٣١٩/١٣) وما بعدها. وتأمل ما قاله الحافظ في الفتح في الموضعين، وأخرج بعضها أحمد وأبو داود فانظر نيل الأوطار: (٧/٥٥) وما بعدها. وتفسير القرطبيّ: (٢١٩/١٧)، والطبريّ: (٢/٧٨) وما بعدها، والإمام المُصنف:

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى توقف رسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - عن إجابة من سأله عما يفعل من وجد مع امرأته رجلًا، والأحاديث في هذا متعددة وقد وردت في كثير من كتب السنة كالبخاري انظر: (٣٩٣-٣٩٣)، وبقيَّة الصحاح الستَّة، ومسند أحمد. راجع بعض ذلك والأحكام المستنبطة من تلك الأحاديث في نيل الأوطار: (٧١/٧) وما بعدها، وتفسير الطبريّ: (١٨/١٦- ٦٤)، والقرطبيّ: (١٨/١٦)، والإمام المصنَّف: (٢٢/١١) وابن كثير: (٣/٣٦- ٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ي . (٥) ساقط من س .

#### وعن الثالث:

أنَّا إنمَّا نجوَّزُ الاجتهادَ \_ فيما لم يوجد [فيه ١٠٠] نصَّ من اللهِ \_ تعالى \_ [و٣٠] لم يكن متمكنًا من معرفةِ الحكم بالنصِّ .

## وعن الرابع:

أنَّهُ لا يمتنعُ أن يقال: الحكمُ وإن كانَ مظنوناً أولاً، إلاّ أنه عليه الصلاةُ والسلامُ \_ لمَّا أفتى به: وجبَ القطعُ به، كما قلنا: في الإجماع ِ الصادرِ عن الاجتهاد.

## وعن الخامس:

أنَّ العملَ بالاجتهادِ \_ مشروطُ بالعجزِ عن وجدانِ النصِّ، فلعلَّه عليه الصلاةُ والسلامُ \_ كانَ يصبرُ مقدارَ ما يعرف [به ٣] أنَّ الله \_ تعالى \_ لا ينزَّلُ فيه وحياً.

## وعن السادس:

أنُّ ذلك الاحتمالَ مدفوعٌ بالإجماع (٤).

المذهب الأول: الجواز مطلقاً وهو: مذهب مالك والشافعيُّ وأحمد والقاضيين أبي يوسف وعبد الجبار، وأبي الحسين البصريّ. قال ابن السبكيِّ وهو مذهب أكثر الأصحاب. انظر الإبهاج (١٦٩/٣). وقال الإسنوي: وهو مذهب الجمهور (١٧٢/٣). وقد اختاره الغزالي في المستصفى: (٢/٣٥٥)، والأمدي في الإحكام: (٤/٥٦٥)، والإمام المصنف والبيضاوي وابن الحاجب وابن السبكي، وهو مذهب الحنفية إلاَّ أنهم قد اشترطوا في وقوع التعبد بالاجتهاد أن يكون بعدانتظار الوحي والياس من نزوله. وراجع شرح المختصر: التعبد بالاجتهاد أن يكون بعدانتظار الوحي والياس من نزوله. وراجع شرح المختصر:

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الواو في ي.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٤) تلخيصاً لهذه المسألة والمذاهب فيها نقول:

اختلف الأثمة في جواز تعبد الأنبياء بالاجتهاد على أربعة مذاهب:

المذهب الثاني: المنع مطلقاً: وهو مذهب أبي على الجبائيّ. وابنه أبي هاسم كما في الإسنوي، وقال القاضي في التقريب: كل من منع القياس أحال تعبّد النبي بالاجتهاد. قال الزركشيُّ: وهو ظاهر اختيار ابن حزم. كما في البحر المحيط (٢٩٤/٣ - آ).

المذهب الثالث: أنه يجوز فيما يتعلق بالحروب ومصالح الدنيا دون غيرها.

المذهب الرابع: \_ التوقف في هذه الثلاثة ا هـ.

أما وقوع تعبِّدهم بالاجتهاد فقد اختلف فيه القائلون بجواز تعبِّدهم فيه على خمسة مذاهب:

المذهب الأول: الوقوع مطلقاً. ذهب إليه الجمهور ونسبه القرافي إلى الشافعي ونسبه الامدي إلى الشافعي ونسبه الامدي إلى أحمد وأبي يوسف، واختاره هو وابن الحاجب على ما يظهر من تقريرهما للخلاف والمذاهب فيه. قال الإسنوي: وهو مقتضى اختيار الإمام وأتباعه: فإنّ الأدلة التي ذكروها تدل عليه.

المنفهب الثاني: الوقوع: إذا انتظروا الوحي ولم ينزل. فعليهم أولا أن ينتظروه فإذا انتظروه ولم ينزل كانوا مأمورين بالاجتهاد.

وهذا مذهب أكثر المتقدمين من الحنفية، وإختار المتأخرون منهم ثم اختلفوا في تقدير مدة انتظار الوحي، فقيل: هي ثلاثة أيام. وقيل: هي مقدرة بانتظار (انقطاع) رجاء الوحي في الحادثة، وخوف فواتها بلا حكم. وذلك يختلف بحسب الحوادث. وهذا هو: : الصحيح عندهم. إذ لا دليل على خصوص الثلاثة.

المذهب الثالث: عدم الوقوع مطلقاً.

المذهب الرابع: التفصيل؛ وهؤلاء المفصّلون قد اختلفت عباراتهم: فمنهم من قال: إنه كان متعبّدا به في أمور الحرب، دون الأحكام الشرعية كما في منتهى السول للآمديّ (القسم الثالث ص ٥٨)، ومثل أمور الحرب: سائر أمور الدنيا على ما يفهم من حاشية المنعد على المختصر. (ومنهم) من: يفصل بين حقوق الآدميّين وحقوق الله، فيوجب الاجتهاد في القسم الأول دون الثاني.

المذهب الخامس: التوقف بين الوقوع وعدمه، وهو الأصح عند الغزالي.

والمختار من هذه المداهب وقوع التعبد بالاجتهاد مطلقاً فيجب عليهم نفس الاجتهاد، ويجب عليهم العمل بالحكم الذي أدى إليه اجتهادهم. وراجع حجية السنة لشيخنا عبد الغالق: (١٥٧ - ١٩٤).

## مسألة:

إذا جوَّزنا له \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ الاجتهادَ \_ فالحقُّ: عندنا \_ أنَّه لا يجوزُ أن يخطىءَ .

وقال قوم : يجوزُ (٥) بشرطِ أن لا يُقَرُّ عليهِ.

المنافي وقوع نفس الاجتهاد منهم فالذي يفهم من كلام أكثر القائلين بوقوع تعبّد الأنبياء بالاجتهاد أنهم يقولون أيضاً: بوقوع نفس الاجتهاد منهم: حيث استدلوا على وقوع التعبد بنحو قوله تعالى: ﴿عَفَا أَنَّهُ عَنكَ ﴾ التوبة (٤٣) وقوله: ﴿مَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى ﴾ الأنفال (٦٧)؛ وبقوله ﷺ: ﴿لو استقبلتُ من أمري ما أستدبَرت لم أسق الهدي الخرجه مسلم وأبو داود عن جابر. على ما في الفتح الكبير: (٣/٣٤)، وقوله تعالى: ﴿وَدَاوُدُ وسُلْيُمَسنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي الْحَوادث. والحقُّ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي الْحَرْثِ ﴾ الأنبياء (٨٨)، ونحو ذلك الحديث القضاء في الحوادث. والحقُّ أنّ هذه الأدلة لا دلالة فيها على وقوع التعبّد بالاجتهاد، ولا على عدم وقوعه في حق نبيّنا عليه الصلاة والسلام ومن هذا يُعْلَمُ أنه لا يوجد نصَّ قاطع على وقوع نفس الاجتهاد منهم.

فإنْ قيل: إنكم قد اخترتم فيما سبق القول بوقوع التعبُّد بالاجتهاد، وهذا يستلزم وقوع نفس الاجتهاد منهم حيث إنَّهم كلفوا به وهم: ﴿لاَّ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾. التحريم (٦)

قلت: هذا الاستلزام إمّا أن يكون فيما إذا كان الخطاب الموجه إليه غير معلّق على عدم نزول النصّ. كأن يقول الله له: «اجتهد». فأما إذا كان معلّقاً على ما ذكر: كان يقول له: «اجتهد إذا لم ينزل عليك نصّ»: فلا يستلزم ذلك وقوع المأمور به لاحتمال أنّ الشرط المعلّق عليه لم يتحقق وأنه كان ينزل عليه النص في كل حادثة. كما إن قيل: للمكلّف «زكّ إذا ملكت النصاب وحال عليه الحول». فإنّه لا يكون مكلفاً بالزكاة إلا بعد ملك النصاب ومضي الحول. ولما كان التعبد بالاجتهاد الذي قد بيّنًاه فيما سبق محتملا لأن يكون بخطاب غير معلّق، ولأن يكون الخطاب معلقاً ولم نجد ما يعين أحد الاحتمالين لم يلزم من هذا التعبّد وقوع نفس الاجتهاد لقيام الاحتمال الثاني ا. ه.

فراجع المراجع المذكورة آنفاً، والبرهان فق (١٥٤٤)، والمعتمد: (٧١٩/٢)، وجمع المجوامع بشرح الجلال: (٣٨٦/٢)، والبحر المحيط: (٣٩٣/٣ ـ ب ٢٩٦ ـ آ)، والحاصل (٩٥٠)، وحجيّة السنة (٢٠٣ ـ ٢٠٣).

(\*) آخر الورقة (١٨٦) من ح.

أَنَّا مَامُورُونَ بِالنَّبَاعِهِ \_ في الحكم \_ لقوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ خَتَّىٰ يُحَكَّمُ وَكَ يُعَلِّمُ وَمَنَّىٰ يُحَكِّمُ وَكَ فَيَمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فَيَ أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً (\*) مِّمَّا قَضَيْتَ ﴾ (١) فلوجازَ عليهِ الخطأ \_ لكنَّا مأمورين بالخطأ: وذلك ينافي كونَهُ خطاً.

واحتج المخالفُ بقولِهِ تعالى: ﴿عَفَا اللهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ ﴾ (٢)؛ فهذا (٣) يدلُّ على أنَّهُ أخطأً ـ فيما أذنَ لهم.

وق الَ تعالى - في أسارى بدر: ﴿ لُولاً كِتُ بُ مِنَ آللهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَآ أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٤) فقال عليه الصلاةُ والسلامُ: «لو نَزَلَ عذابٌ من اللهِ لَمَا نَجَا إِلاَ ابنُ الخطَّاب (٩)» وهذا يدلّ على أنَّه أخطاً في أخذِ الفداءِ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٣٢) من س.

الآية (٦٥) من سورة النساء.
 الآية (٦٣) من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) كذا في آ، وفي ى: «وهذا» وفي غيرهما: «وذلك».

<sup>(</sup>٤) الآية (٦٨) من سورة الانفال.

<sup>(\*)</sup> بلفظ: «لو عُذّبنا في هذا الأمر ياعمر ما نجا غيرك» أورده الطبريّ في تفسيره: (٣٤/١٠) وفيه زيادة، وراجع أسباب النزول للواحدي: (١٨٠) ط عالم الكتب ببيروت، فقد ذكر حديث عمر - رضي الله عنه - بدون للواحدي: (١٨٠) ط عالم الكتب ببيروت، فقد ذكر حديث عمر - رضي الله عنه - بدون القول المذكور، وقد رواه البغويّ - كاملاً - في تفسيره وبلفظ «لو نزل عذاب من السماء ما نجا منهم غير عمر بن الخطاب وسعد بن معاذ». فانظر تفسيره بهامش الخازن: (٣/٣٤) ونحوه في الخازن - الموضع نفسه، وقد أخرج مسلم في صحيحه حديث اختلاف الصحابة في مشورتهم على رسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - واختياره عليه الصلاة والسلام ما ذهب إليه الصديق - رضي الله عنه - ومن معه من قبول القداء، فلما كان الغد يقول سيدنا عمر - رضي الله عنه -: جئت فإذا رسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - وأبو بكر قاعدين يبكيان - الحديث، وليس فيه: «لو نزل عذاب . . . الخ». وقال شارحه الأبيّ: هذا الفصل من مشكل القرآن والأحاديث قال: أمّا الحديث - فلأنّ العذاب إنمّا يكون لارتكاب محرّم، من مشكل القرآن والأحاديث قال: أمّا الحديث - فلأنّ العذاب إنمّا يكون لارتكاب محرّم، من مشكل القرآن والأحاديث عال: أمّا الحديث على سرية عبد الله بن جحش الكائنة قبل بدر بأزيد من عام، وقتل فيها ابن الحضرميّ - كافراً - وفودي فيها ابن كيسان وصاحبه فما عاتبهم = بأزيد من عام، وقتل فيها ابن الحضرميّ - كافراً - وفودي فيها ابن كيسان وصاحبه فما عاتبهم =

ولأنَّهُ تعالى قالَ: ﴿ قُلْ إِنَّمَآ أَنَاْ بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ ﴾ (١) فَلَمَّا جازَ الخطأُ على غيرِهِ: جازَ ـ أيضاً ـ عليه.

ولأنّ النبي \_ صلى الله عليه وسلّم \_ قال: «إنّكُمُ تَخْتصِمُ ونَ لَدَيّ وَلَعَلّ بعضَكُم أَلحَنُ بحَجّتِهِ من غيرهِ فمن قضيتُ له بشيءٍ من حقّ أخيه فلا يأخذنّه إنّما أقطع له قطعة من النارِ(٧)» فلو لم يجزْ أن يقضيَ لأحدٍ إلّا بحقّهِ: لم يقلْ هذا.

ولأنَّهُ يجوزُ أن يغلطَ في أفعالِهِ: فيجوزُ " أن يغلطَ في أقوالِهِ - كغيرِهِ من المجتهدين.

## [و(ئ)] الجوابُ:

عن هذه الوجوه مذكور في الكتابِ اللّذي صنَّفًاه في «عصمة الأنبياءِ» (٥) فلا فائدة في الإعادة.

<sup>=</sup> ولا ذمُّهـم. وأمّا القرآن فكذلك فانظر هذا والأجوبة عليه وبعض النقول المفيدة في الشرح المذكور: (٨٦/١٢) المذكور: (٨٦/١٢) ط المصرية، وراجع هامش ص ١٦ الفقرة (٥) من هذا القسم من الكتاب.

<sup>(</sup>١) الآية (١١٠) من سورة الكهف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام الشافعي في الأم: (١٢٨/٥)، وفي المسند (٢٣٢/٢) بشرح الساعاتي، وانظر حاشية الرسالة (١٥٥ ـ ١٥٦)، ومالك في الموطأ: (٢١٩/٢)، واحرص على النظر في شرح النزرقانيّ عليه، الحديث (١٤٦٠)، : (٣٨٣/٣)، والبخاريّ في الأحكام: (١٥١/١٣)، والشهادات: (٢١٢/٥)، ومسلم في الأقضية: (٢١/٤) ط المصرية، وأبو داود في الأقضية الحديث (٣٥٨٣)، والترمذيّ في الأحكام الحديث (١٣٣٩)، وابن ماجه في الأحكام الحديث (١٣٣٩)، وابن ماجه في الأحكام الحديث (٢٣١٧)، والبيهقي في الستن الكبرى: (١٤٩/١٠) في الشهادات.

<sup>(</sup>٣) لفظ س: «فجاز».

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ح، ي.

<sup>(•)</sup> من كتبه المطبوعة، طبع منفرداً مرتين، كما طبع ضمن كتابه المطبوع - أيضاً - «الأربعين في أصول الدين».

[اتَّفَقُوا(١)] على جواز الاجتهاد ـ بعدّ رسول الله ـ صلى الله عليه وسلُّم. فأمًا في زمان الرسول - عليه الصلاة والسلام - فالخوض فيهِ قليل الفائدةِ؛ لأنَّهُ لا ثمرةً له في الفقه (١٠).

ثمّ نقولُ: المجتهدُ إمَّا أن يكون بحضرة الرسول \_ عليه الضلاة والسلام، أو يكونَ غائباً عنه .

أمَّا إن كان(٢): بحضرته \_ فيجوزُ تعبُّده بالاجتهاد: عقلًا، لأنَّهُ لا يمتنعُ أن يقولَ الرسول - عليه الصلاة والسلام - له: لقد أوحي إلى بانُّك مأمورٌ بان (٤) تجتهد (٥)، أو مأمورٌ بأن (٥) تعملَ على وفق ظنُّكَ. ومنهم من أحالهَ عقلًا.

واحتجَّ عليه: بأنَّ الاجتهادَ في معرض الخطأِ، والنصُّ آمنُ منه، وسلوكُ السبيلِ المخوفِ، مع القدرةِ على سلوكِ السبيلِ الأمن: قبيحٌ عقلًا.

## وجوابه :

أنَّ الشرعَ لمَّا قالَ له: أنتَ مأمورٌ بأن تجتهدَ وتعملَ على وفق ظنَّك: كانَ آمناً من (٥) الغلط؛ لأنَّه بعدَ الاجتهاد يكونُ آتياً بما أمرَ به.

[و(٢)] أمَّا وقوعُ التعبُّدِ به ـ فمنعهَ أبو عليٌّ وأبو هاشم.

وأجازَهُ قومٌ بشرطِ الإذنِ.

وتوقِّفُ(\*) فيه الأكثرون.

(٤) في س: «بأنَّك».

(۵) في غير ص، ح: «بانّك».

(٢) هذه الزيادة من ح.

(\*) آخر الورقة (١٤) من ص.

(\*) آخر الورقة (١٩٣) من ج.

(\*) آخر الورقة (١٧٨) من آ.

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من جر، ي.

<sup>(</sup>٢) لأنَّه إذا بلغ رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ وأقرَّه أصبح سنَّة. وإن لم يقرُّه فلا عبرة به .

<sup>(</sup>٣) في غير ح: «الكائن».

احتجُّ المانعون ـ بوجهين:

#### الأوّل:

أنّ الصحابة لو اجتهدوا \_ في عصرِه \_ كما اجتهدوا \_ بعدَه \_ لنقل : كما نقل اجتهادُهم بعدَه .

## الثاني:

أنّ الصحابة كانت تفزعٌ في الحوادثِ إلى الرسولِ \_ صلى الله عليه وسلَّم، ولو كانوا مأمورين بالاجتهادِ: لما فَزعوا(١) إليه.

واحتجُّ القائلون بالوقوع بأمور(٢):

## الأولُ :

أنّه عليه الصلاة والسلام حكّم سعد بنَ معاذٍ في بني قريظة ، فحكم بقتل مقاتليهم ، وسَبْي ذَراريهم ، فقال عليه الصلاة والسلام : «لَقْد حكَمْت بحكم الله عنالي من فوق سبعة أرقعة (٣)» .

## [الثاني(1)]:

أنّه عليه الصلاة والسلام قال لعمرو بن العاص ، وعقبة بن عامر الجهنيّ (\*) \_ لمّا أمرهما أن يحكما بين خصمين: «إنْ أَصَبتُما فَلَكُمَا عشر حَسنَاتٍ، وإن

<sup>(</sup>١) كذا في ى، وفي غيرها: «لفزعوا» وعلى ما أثبتنا يعود الضمير إلى رسول الله ـ ﷺ \_ وعلى ما في النسخ الأخرى يعود إلى «الاجتهاد».

<sup>(</sup>٢) في غير آ: «بأمرين»، وهو وهم.

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث طويل أخرجه بطوله الحافظ نور الدين الهيثمي، وقال: وفي الصحيح بعضه، ورواه أحمد، ورواه الطبراني أيضاً. فانظر مجمع الزوائد: (٢/١٣٧ - ١٣٧)، وهو في سيرة ابن هشام: (٢٣٩ - ٢٤٠)، والروض الأنف: (٢٨٨/٦)، وتفسير الطبريّ: (٢٨/٢١)، وتفسير النّيسابوري: (٢١/ ٩٥ - ٩٩)، وابن كثير: (٣//٧٧ - ٤٧٧)، والقرطبيّ: (١٣٩/١٤)، والخازن: (٥/٢٠١)، ويهامشه البغويّ: (٤٨/٢٠)، والشوكانيّ: (٤٧٤/٤).

<sup>(\$)</sup> لم ترد الزيادة في آ، س، ى. ﴿ ﴿ ٱخر الورقة (١١٦) من ى.

أَخْطَأْتُما فلكما حسنة واحدة (1) ...

#### الثالث(٢):

أنّه عليه الصلاة والسلام ـ كان مأموراً بالمشاورة: لقولِهِ تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فَي آلْأُمْرِ﴾ (٣)، ولا فائدة في ذلك إلّا جوازُ الحكم على حسبِ اجتهادِهم. [و(٤)] الجوابُ عن الأوّلِ:

لعلَّه قلَّ اجتهادُهم - في حضرةِ الرسول ِ - صلى الله عليه وسلم - فلم ينقل، لقلَّته .

وأيضاً: فقد نقلَ اجتهادُ سعدِ بنِ معادٍ، وعمرو بن العاصِ

## وعن الثاني:

لعلُّهم قرِعـوا إليهِ - فيما لم يظهر لهم فيه وجهُ الاجتهادِ، ولعلُّهم تركوه لصعوبتهِ، وسهولةِ وجدانِ النصِّ.

## وعن الثالث<sup>(\*)</sup> :

وهو خبرُ(\*) سعدٍ وعمروٍ: أنَّه خبرُ واحدٍ، فلا يجوزُ التمسُّكُ به إلَّا في مسألةٍ عمليَّةٍ (')، وهذه المسألةُ لا تعلُّق لها بالعمل .

## وعن الرابع:

أنَّ ذلك في الحروبِ ومصالح ِ الدنيا، لا في أحكام الشرع .

<sup>(</sup>١) بنحو هذا اللفظ رواه الحاكم من حديث عقبة بن عامر في المستدرك: (٨٨/٤)، والدار قطنيّ في السنن: (٢٠٣/٤)، وأخرج الإمامان الشافعيّ وأحمد عن عمرونحوه: انظر الأم: (٢٠٣/٦)، وتلخيص الحبير: (٣٠٧٣). وراجع جامع الأصول الحديث (٢٦٦٧)، وتأمل ما قاله الحافظ ابن حجر في الفتح (٢٦٩/١٣)، وانظر ما سيأتي في ص (٧٣) من هذا الجزء من المحصول.

 <sup>(</sup>۲) لفظ س، آ، ى: «الثاني». (۳) الآية (۱۵۹) من سورة آل عمران:

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من جه، آ، ي. (٥) لفظ ي: «الثاني».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٣٣) من س. (٦) لفظ ي: «علميَّة» وهو تصحيف.

[وأمّا الغائب عن حضرة الرسول \_عليه الصلاة والسلام \_ فلا شكّ في جواز أن يتعبَّدَه الله \_ تعالى \_ بالاجتهاد، لا سيّما عندَ تعذّر الرجوع ، وضيق الوقت .

وأمَّا وقوعُ التعبُّدِ به \_ فقالَ بهِ الأكثرونَ ؛ والاعتمادُ فيهِ على خبرِ معاذِ(١)]. مسألة

في شرائط المجتهد

اعلم: أنَّ شرطً (٣) «الاجتهادِ» - أن يكونَ (٩) المكلَّفُ بحيثُ يمكنُهُ الاستدلالُ بالدلائل الشرعيَّةِ على الأحكام .

وهذه المكنةُ مشروطةٌ بأمورٍ:

#### أحدّها:

أَن يكونَ عارفاً بمقتضى اللفظ ومعناه ؛ لأنَّه لولم يكنْ كذلك: لم يفهم منه شيئاً ، ولمّا كان اللّفظ [قد ٢٠] بفيد معناه: لغة وعرفاً [وشرعاً ٢٠٠] وجبَ أن يعرف اللّغة والألفاظ العرفيّة والشرعيّة .

## وثانيها:

أن يعرفَ من حالِ المخاطِبِ - أنَّهُ يعني باللَّفظِ ما يقتضيهِ ظاهرهُ، إن تجرَّدَ، أو ما يقتضيه مع قرينةٍ - إن وجدت معه قرينةٌ، لأنَّهُ لولا ذلكَ: لما حصلَ الوثوقُ بخطابِهِ، لجوازِ أن يكونَ عنى به غيرَ ظاهرِه - مع أنَّه لم يبيَّنُه.

قالت المعتزلة: وذلك إنّما يعرفُ بحكمةِ المتكلّم، أو بعصمته، والحكمُ بحكمةِ اللهِ \_ تعالى \_ مبنيِّ على العلم ِ بأنّهُ تعالى عالمٌ بقبح ِ القبيح ِ ، وعالمٌ بغناهُ عنهُ .

وأمَّا أصحابُنا ـ فإنهَّم قالوا: الشيء، وإن كانَ جائزَ الوقوع قطعاً، لكنَّهُ قد

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط كله من جه، ي.

<sup>(</sup>۲) في ى: (شرائط) ﴿ ﴿) آخر الورقة (۱۸۷) من ح.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في آ. (٤) سقطت الزيادة من آ.

نقطعُ بأنَّهُ لا يقعُ: فإنَّا نجوز (١) انقلابَ ماءَ جيحونَ دماً، وانقلابَ الجدرانِ ذهباً، وبولَّد الانسانِ لا من الأبوين دفعةً واحدةً، ومع ذلكَ نقطعُ بأنَّه لا يقعُ: فكذا ها هنا نحنُ وإنجوَّ زنسامن الله تعالى -كلَّ شي ملكنَّهُ تعالى خلقَ فينا علماً بديهياً بأنَّهُ لا يعني بهذه الألفاظِ إلا ظواهرها، فلذلك أمنًا [من (٢)] وقوع التلبيس .

وثالثها:

أن يعرف مجرّد اللّفظ - إن كانَ مجرداً، وقرينتَهُ إن كانَ مع قرينةٍ، لأنّا لو لم نعرفْ ذلك \_ لجرّزنا في المجرّد أن تكونَ معه قرينةٌ تصرفُه عن ظاهرِهِ.

ثم القرينة قد تكون عقليَّة (٣)، وقد تكون سمعيَّةً.

أمَّا القرينةُ العقليَّةُ .. فإنَّها تبيَّنُ ما يجوزُ أن يرادَ باللَّفظِ ممَّا لا يجوز.

وأمَّا السمعيَّةُ ـ فهي الأدلَّةُ الَّتي تقتضي تخصيصَ العموم ِ ـ في الأعيانِ، وهو المسمَّى بالتخصيص ، أو في الأزمانِ ـ وهو النسخُ .

والَّذي(4) يقتضي تعميمَ الخاصِّ (9) ـ وهو القياس.

وحينئذ: يجبُ أن يكونَ عارفاً بشرائطِ القياسِ ، ليميزّ<sup>(١)</sup> ما يجوزُ عمَّا لا جوزُ.

ثم هذه الأدلَّةُ السمعيَّةُ \_ غائبةٌ عنَّا، فلا بدُّ من نقلِها، والنقلُ إمَّا تواترُ أو آحادٌ: فلا بدُّ وأن يكونَ عارفاً [بشرائط كلِّ واحدٍ منهما.

ثمّ عندَ الإحاطةِ بأنواع ِ الأدلَّةِ ـ لا بدَّ وأن يكونَ عارفاً (٣) بالجهاتِ المعتبرةِ في التراجيح .

<sup>(1)</sup> كذا في ح، ي، وفي غيرهما: «كما يجوز».

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من آ.

 <sup>(</sup>٣) زاد في آ: «وقد تكون نقلية»، وتغني عنها العبارة التالية لها.

 <sup>(</sup>ع) أبدلت الواو في ح، آبد «أو».

<sup>(</sup>a) عبارة ح: «تخصيص العام»، وهو وهم.

 <sup>(</sup>٦) زاد في ي: «بين».
 (٧) ما بين المعقوفتين ساقط من ي.

فإن قالَ قائلٌ: فصِّلوا العلومَ ـ التي (\*) يحتاجُ المجتهدُ إليها.

قلنا: قالَ الغزاليُّ -رحمه الله: مداركُ الأحكام ِ أربعةُ -الكتابُ والسنَّة والإجماعُ والعقلُ، فلا بدَّ من العلم بهذهِ الأربعة.

ولا بدَّ معها من أربعةٍ أخرى: اثنانِ مقدِّمان، واثنانِ مؤخَّران، فهذه(١) ثمانيةً لا بدَّ من شرحها:

أمًّا كتابُ اللهِ \_ تعالى فلا بدُّ من معرفتِهِ .

وفيه تحقيقان:

#### أحدُهما:

أنَّهُ لا يشترطُ معرفةُ(\*) جميعِهِ، بل ما(<sup>۱)</sup> يتعلّق [منه(<sup>۳)</sup>] بالأحكام، وهو خمسمائة آيةِ(<sup>1)</sup>.

## والثاني:

أنَّه لا يشترطُ (\*) حفظُها، بل أن يكونَ عالماً بمواقعِها - حتى يطلبَ منها الآية المحتاج إليها - عند الحاجة .

وأمًا السنَّةُ \_ فلا بدَّ من معرفةِ الأحاديثِ الَّتي تتعلَّقُ بها الأحكامُ ، وهي مع كثرتِها \_ مضبوطةً في الكتب.

وفيها التحقيقانِ المذكورانِ؛ إذ لا يلزمهُ معرفةُ ما يتعلَّقُ ـ من الأخبارِ ـ بالمواعظِ وأحكام الأخرة.

## والثاني:

[أنَّه (٥)] لا يلزمُّهُ حفظُها، بل أن يكونَ عندهِ أصلٌ مصحَّحٌ مشتملُ على

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۹۳) من جـ. (١) كذا في ي، ولفظ غيرها: «فهي».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٩) من آ. (٢) عبارة آ: «ما كان يتعلق».

 <sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ح ، (٤) وانظر المستصفى: (٢/ ٥٥٠).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٣٤) من س. (٥) هذه الزيادة من ح، آ.

الأحاديثِ المتعلِّقةِ بالأحكام .

وأمًا الإجماع - فينبغي أن يكونَ عالماً بمواقع الإجماع ، حتى لا يفتي بخلاف الإجماع . وطريقُ ذلك: أن لا يفتي إلا بشيء يوافقُ قولَ واحدٍ من العلماء المتقدِّمين ، أو يغلبَ على ظنَّه - أنَّهُ واقعةٌ متولَّدةً - في هذا العصرِ ، ولم يكن لأهل الإجماع فيها خوضٌ .

وأمًّا العقلُ فيعرفُ (١) البراءة الأصليَّة، ويعرفُ أنَّا مكلَّفون بالتمسُّكِ بها إلاّ إذا وردَ ما يصرفُنا عنه، وهو: نصُّ [أو إجماع ٢٠] أو قياسٌ على شرائطِ الصحَّةِ.

فهذه ـ هي العلومُ الأربعةُ.

وأمًّا العلمانِ المقدمانِ \_ فأحدُهما:

علمُ شرائطِ الحدِّ والبرهانِ - على الإطلاقِ.

## وثانيهما:

معرفة [النحوو(٣) اللّغةِ والتصريفِ؛ لأنّ (٩) شرعنا عربيّ \_ فلا يمكنُ التوسَّل إليهِ إلاّ بفهم كلام العرب: وما لا يتمُّ الواجبُ إلاّ به \_ فهو واجبٌ.

ولا بدَّ في هذهِ العلومِ \_ من القدر<sup>(1)</sup> الذي يتمكّن المجتهدُ بهِ من معرفة الكتاب والسنَّة.

[و(")] أمَّا العلمان المتمَّانِ \_ فأحدُهما:

يتعلُّقُ بالكتاب، وهو علمُ الناسخ ِ والمنسوخ ِ.

والآخر:

بالسنَّةِ، وهو علمُ الجرح والتعديلِ، ومعرفةِ أحوالِ الرجالِ.

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «بالبراءة».

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٣) سقطت من ي، وأبدلت بلفظ « ظواهر».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٨) من ح.

<sup>(</sup>٤) في ح: «المقدار». (٥) لم ترد الزيادة في آ.

واعلم: أنَّ البحثَ عن أحوالِ الرجالِ في زمانِنا [هذا(١)] مع طول المدَّةِ، وكثرةِ الوسائط أمرَّ كالمتعذَّر، فالأولى: الاكتفاءُ بتعديلِ الأثمَّةِ الَّذين اتَّفق الخلقُ على عدالتِهم: كالبخاريُّ (٢) ومسلم (٣) وأمثالهما.

وقد ظهر ممّا ذكرنا: أنَّ أهمَّ العلوم للمجتهدِ \_ علمُ «أصول الفقه»، وأمّا سائر العلوم \_ فغير مهمَّة في ذلك.

أمَّا الكلامُ \_ فغيرُ معتبرٍ؛ لأنَّا لو فرضنا إنساناً جازماً بإلاسلام ِ: تقليداً \_ لأمكنهَ الاستدلالُ بالدلائل ِ الشرعيَّةِ على الأحكام ِ.

وأمًا تفاريعُ الفقهِ ـ فلا حاجةَ إليها؛ لأنَّ هذه التفاريعَ ولَّدها المجتهدون بعد أن فازوا بمنصب الاجتهادِ، فكيفَ تكونُ شرطاً فيه؟!

واعلم: أنَّ الإِنسانَ كلَّما كانَ \_ أكملَ في هذه العلوم الَّتي لا بدَّ منها في الاجتهاد: كانَ منصبهُ \_ في الاجتهاد \_ أعلى [واتمَّ (³)]، وضبطُ القدْرِ الَّذي لا بدَّ منه \_ على التعيين كالأمر المتعذُّر(°).

## مسألة:

الحقُّ: أنَّهُ يجوزُ أن تحصلَ صفةُ الاجتهادِ في فنِّ، دونَ فنَّ، بل في مسألةٍ دون مسألةٍ: خلافاً لبعضهم.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٢) صاحب الصحيح المشهور أبو عبدالله: محمد بن اسماعيل الجعفي البخاريّ المتوفى سنة (٢٥٦) هـ ترجمت له معظم المظان، وأفردت سيرته بالكتابة أيضاً في القديم والحديث، وراجع مقدمات صحيحه في طبعاته المختلفة.

 <sup>(</sup>٣) هو أبو الحسين: مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري المتوفى سنة (٢٦١) هـ له
 ترجمة في معظم المظان ومنها مقدمة شرح صحيحه للإمام النووي، المطبوع طبعات متعدّدة.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، ي.

 <sup>(</sup>٥) ولمعرفة هذه الشروط كاملة: المتفق عليها منها والمختلف فيها، والمراجع التي تعرضت لها راجع بحثنا في الاجتهاد والتقليد ص (٤٩ ـ ٦٢).

لنا :

أنَّ الأغلبَ من الحادثةِ \_ في الفرائض \_ أن يكونَ أصلُها في الفرائض ، دونَ المناسكِ والإجاراتِ، فمن عرف ما ورد من الآياتِ والسننِ والإجماعِ والقياس \_ في باب الفرائض : وجب أن يتمكن (١) من الاجتهادِ .

وغايةُ ما في الباب \_ أن يقالَ: لعلَّه شذَّ منه شيءً، ولكنَّ النادرُ لا عبرةَ به: كما أنَّ المجتهدَ \_ المطلَقَ \_ وإن بالغَ في الطلب، فإنَّهُ يجوزُ أن يكونَ قد شذًّ عنه أشياءُ(٢).

(٢) هذه المسألة هي مسألة تجزي الاجتهاد، والمذاهب فيها ثلاثة:

المذهب الأول: وهو ما ذهب اليه جمهور أهل السنّة والمعتزلة والشيعة الإمامية: جوازه. وانسظر المستصفى: (٢٩/٤)، والآيات: (٢٩/٤) وإرشاد الفحول (٢٢٥)، وللاطلاع على آراء المعتزلة راجع المعتمد: (٢٩/٢) ولمعرفة وجهة نظر الإمامية انظر تهذيب الوصول ص (١٠٠).

والمذهب الثاني: المنع من تجزئة الاجتهاد، وهو المنقول عن الإمام أبي حنيفة على ما في الممرآة: (٢/ ٤٦٩)، ويكاد يكون خلافه \_ رحمه الله \_ في هذه المسألة لفظياً، ذلك لأن الناقلين عنه أخذوه من تعريفه للفقيه بأنه: «من له ملكة الاستنباط في الكل، وكونه له الملكة يعنى بالفعل فيما يعلمه، وبالقوة فيما لا يعلمه».

والمذهب الثالث: جواز الاجتهاد الخاص بمساثل المواريث.

وقال أصحاب هذا المذهب: إن الصلة بين «مسائل المواريث» وغيرها من أبواب الفقه منقطعة، فيمكن لإنسان أن يكون مجتهداً فيها دون غيرها \_ إذا استوفى شروط الموضوع. فراجع المجموع: (٧٧/١) أما أصحاب المذهب الثاني \_ وهو المنع من تجزئة الاجتهاد فقد احتجوا على ذلك: بأنّ المجتهد ينبغي أن يغلب على ظنّه حصول المقتضي للحكم بالدليل وعدم المانع منه؛ وهذا أمر لا يحصل إلّا إذا اطلع على جميع ما يتعلق بذلك الباب، ومسائل الاجتهاد مرتبط بعضها بالبعض، وتقصيره في الإطلاع على الأبواب الأخرى يمنعه من الحصول على غلبة الظنّ بالحكم، وبالتالي يفقد اجتهاده اعتباره الشرعيّ. فراجع هذا وتفاصيل الأدلة الأحرى في نحو إرشاد الفحول: (٢٧٤ \_ ٢٧٥)، وبحثنا في الاجتهاد والتقليد: (٢٧٠ \_ ٧٤).

<sup>(</sup>١) كذا في آ، ولفظ غيرها «يتمكن»، وتمكنه من الاجتهاد فيما يعرف بالفعل، وفي غيره بالقوة.

# الركن الثالث المجتهد فيه

وهو: كلُّ حكم شرعيِّ ـ ليسَ فيهِ دليلٌ(١) قاطعُ.

واحترزنا بـ «الشرعيّ» [عن العقليّاتِ، ومسائلِ الكلام ِ.

وبقولنا: «ليسَ فيهِ دليلٌ قاطعٌ (٢٠) \_ عن وجوبِ (\*) الصلواتِ (\*) الخمسِ والزكواتِ، وما اتَّفقتْ عليهِ (٢) الأمَّةُ: من جليّاتِ الشرع .

[و(1)] قالَ أبو الحسينِ البصريُّ - رحمه الله: «المسألَّةُ الاجتهاديَّةُ - هي الَّتي اختلفَ فيها المجتهدونَ: من الأحكام الشرعيَّةِ (١٠)».

وهذا ضعيفٌ؛ لأنَّ جوازَ اختلافِ المجتهدين فيها مشروطُ بكونِ المسألةِ اجتهاديَّةً، فلو عرَفنا كونها اجتهاديَّةً باختلافِهم فيها: لزمَ الدورُ.

<sup>(</sup>١) في آ، ي: «قطعيّ».

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين ساقط من ج.

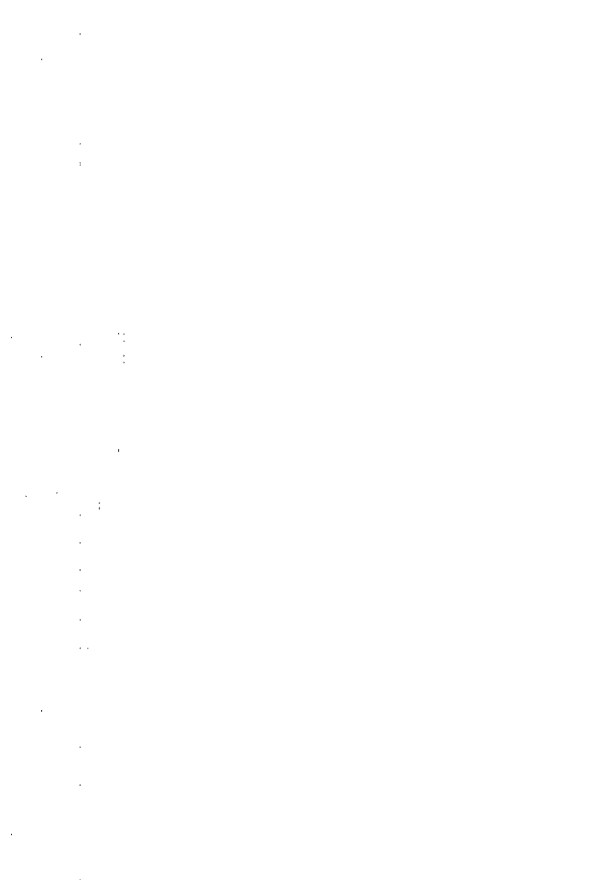
<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٣٥) من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٤) من جـ.

<sup>(</sup>٣) عبارة آ: (ما انفقت الأمّة عليه).

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من س، ي.

<sup>(</sup>٥) راجع المعتمد: (٩٨٨/٢)...



# الركن الرابع حكم الاجتهاد

وفيهِ (\*) مسائلُ :

مسألة:

ذهب الجاحظُ وعبيدُ الله بنُ الحسنِ العنبريُّ (١) \_ إلى أنَّ كل مجتهد \_ في الأصول ِ ـ مصيبٌ، وليسَ مرادُهم من ذلك مطابقة الاعتقاد؛ فإنَّ فسادَ ذلك \_ معلومٌ بالضرورةِ، وإنَّما المرادُ (٢) نفي الإثم ِ، والخروج عن عهدةِ التكليف.

واتَّفْقَ سائرُ العلماءِ على فسادِ هذا(\*) القول ِ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٩) من ح.

<sup>(</sup>۱) هو: عبيد الله بن الحسن بن الحصين العنبريّ ، محدّث أخرج له الإمام مسلم حديثاً واحداً في ذكر موت أبي سلمة بن عبد الأسد، وولي قضاء البصرة بعد امتناع \_ سنة (١٥٧) وبقي فيه إلى أن مات سنة (١٦٨). انظر طبقات الشيرازي (٩١) والكامل لابن الاثير: (٥/ ٧٠) و معدن الجواهر في تاريخ البصرة والجزائر (٥/ ٧) و الخلاصة: (٢/ ٧٠) والأعلام: (٤/ ٣٤٦) ، وقد ترجم له الحافظ ابن حجر في تهذيب التهذيب: (٧/ ٧ - ٨) ترجمة مسهبة ، وذكر توليق معظم المحدثين له ونقل رجوعه عن قوله : «كل مجتهد في الأصول مصيب» ، وأقوال أخرى مماثلة ، وذلك : أن عبد الرحمن بن مهدي كلّمه في ذلك وكانا في جنازة \_ فأطرق ساعة ، ثم رفع رأسه وقال : « إذن أرجع وأنا صاغر لأن أكون ذنباً في الحق أحب اليّ من أن أكون رأسا في الباطل».

<sup>(</sup>٢) في أغير ح: «أراد».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٠) من آ.

## [حجَّةُ الجمهور \_ أمورٌ (١)]:

## الأولُ :

أَنَّ الله \_ تعالى \_ وضعَ على هذه المطالبِ أدلَّةً قاطعةً، ومكَّنَ العقلاءَ من معرفتِها: فوجبَ أن لا يخرجوا عن العهدة إلا بالعلم .

## الثاني:

أنَّا نعلمُ - بالضرورةِ - أنَّه عليه الصلاةُ والسلامُ أمرَ اليهودَ والنصارى بالإيمانِ به، وذمَّهم على إصرارِهم على عقائدِهم، وقاتل بعضهم، وكانَ يكشفُ عمَّن بلغَ منهم، ويقتلُه، ونعلمُ - قطعاً - أنَّ المعاندَ العارفَ ممَّا يقلُّ (٢)، وإنّما الأكثرُ مقلّدةً عرفوا دينَ آبائِهم: تقليداً ولم يعرفوا معجزةَ الرسول وصدقَهُ

#### الثالث:

التمسُّكُ بقولِهِ تعالى: ﴿ فَلْكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ آلنَّارِ﴾ (٣) وقولِهِ تعالى: ﴿ وَذَلِكُمْ ظَنْكُمُ الَّذِي ظَنَتُم بِرَبِّكُمْ أَرْدُكُمْ ﴾ (١)

وعلى الجملة: ذمُّ المكنِّبين لرسول ِ الله \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ [من الكفّار(°)] ممّا لا ينحصر: من الكتاب [والسنّة(")].

## أجابَ الخصمُ عن الأوَّلِ:

بأنًا لا نسلُّمُ بأنَّهُ تعالى وضع على هذه المطالب \_ أدلَّةً قاطعةً ومكَّن العقلاء من معرفتِها، وكيفَ لا نقولُ ذلك \_ ونرى الخلقَ مختلفين في الأديانِ والعقائدِ من زمانِ وفاةِ الرسول \_ عليه الصلاةُ والسلامُ؟.

وإذا نظرنا في أدلَّةِ المختلفين ـ في هذه (\*) المسائل ، وأنصفْنا: لم نجد واحداً منهم مكابراً قائلاً بما يقطع العقلُ (\*) بفساده .

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين سقط من ى. (٢) لفظ آ: «يقتل».

 <sup>(</sup>٣) الآية (٢٧) من سورة ص.
 (٤) الآية (٢٣) من سورة فصلت.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ح، س، ى . (٦) سقطت الزيادة من س.

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۸۹) من ح.
 (۲) لفظ س: «العقلاء».

سلمّنا ذلك؛ لكن لا نسلّمُ أنَّ ذلك يقتضي كونهَم مأمورين بالعلم ، ولِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: إنَّهم أمروا بالظنِّ الغالبِ ـ سواءً كانَ مطابقاً، أو غيرَ مطابقٍ؟ وعلى هذا التقدير: يكونُ الآتي به معذوراً.

ثمَّ الَّذي يدلُّ على أنَّ التكليفَ لم يقعْ إلاّ بالظنَّ الغالبِ(\*) \_ وجهان : الأوّلُ:

أنَّ اليقينَ التامَّ المتولِّد(۱) من الدليل المركَّب - من المقدِّماتِ البديهيَّة - تركيباً معلومَ الصحَّةِ بالبديهةِ - إن أمكنَ - فهو عزيزُ نادرُ الوجود(۲)، لا يفي به إلاّ الفردُ بعدَ الفردِ: فلا يجوزُ أن يكونَ ذلك تكليفاً لكلِّ الخلقِ؛ لأنَّه عليه الصلاةُ والسلامُ قال «بُعِثْتُ بالحنيفِيَّةِ السَهْلَةِ السَمْحَةِ (۱)»، وأيُّ حرج فوق أن يكلَّفَ الإنسانُ في الساعةِ الواحدةِ معرفة ما عجزَ الخلقُ عن معرفتِهِ في خمسمائةِ سنة؟!

## الثاني:

أنَّا كما نعلمُ \_ بالضرورةِ \_ أنَّ الصحابةَ ما كانوا متبحَّرينَ في دقائقِ الهندسةِ، والهيئةِ، والأرثماطيقيُّ (١): نعلمُ \_ بالضرورةِ \_ أنهم ما كانوا عالمين

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٩٥) من ص.

<sup>(</sup>١) في ى: «لما تولَّد». (٢) لفظ ح: «جدّاً».

<sup>(</sup>٣) أخرجه الخطيب البغدادي في تاريخه عن جابر فانظر: (٢٠٩/٧)، وهو في الفتح الكبير: (٢/٧)، والجامع الصغير: (٢١٦/١)، وضعّفه، وهو في كشف الخفا الحديث (٢٥٨) وقال: «رواه الديلميّ عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ في حديث الحبشة ولعبهم، وقال ـ أيضاً ـ: رواه أحمد بسند حسن عنها ـ رضي الله عنها ـ وفي الباب عن أبيّ وجابر وابن عمر وأبي هريرة وغيرهم، وترجم البخاري في صحيحه بلفظ: «أحبالدين إلى الله الحنيفيّة السمحة، ورواه في الأدب المفرد عن ابن عباس» ـ وانظر رقم (٩١٤) منه، والأدب المفرد (٨٧)، وأسنى المطالب: (٨١)، وانظر هامش الجزء الخامس، ص (١٧٥) من هذا الكتاب

<sup>(</sup>٤) هي كلمة يونانية قديمة، تطلق على العلوم الرياضيّة. انظر مفاتيح العلوم للخوارزميّ: (١٤٤ وما بعدها).

بهذه الأدلَّةِ والدقائقِ، والجوابِ عن شبهاتِ(١) الفلاسفةِ - مَع أَنَّهُ عليه الصلاةُ والسلامُ - حكم بصحَّةِ إيمانهِم: فدلَّ ذلك على أنَّ التكليفَ ما وقعَ بالعلمِ .

سلَّمنا أنَّهم كُلُفوا بالعلم - في هذه الأصول - فلم قلت: [إنَّ (١)] المخطىء فيه معاقبٌ ودعوى الإجماع في محلِّ الخلاف.

## وعن الثاني:

أَنَّهُ عليه الصلاةُ والسلامُ كانَ يقبلُهُم لجهلِهِم بالحقِّ، أو (٣) لإصرارِهم على تركِ التعلم(٤)، [وطلب المعرفة؟ (٩)].

الأوَّل ممنوعٌ، والثاني مسلَّمٌ (١).

فلعلّه عليه الصلاة والسلام للمّاه بالغ في إرشادهم إلى الحقّ، ثمّ إنّهم لم يلتفتوا إلى بيانِهِ، واشتغلوا باللّهو والطرب، وأصرّوا على تركّ الطلب : [قتلهم (٧)].

وأمًّا من (^) بالغ في الطلب والبحث، ولكن عجزَ عن الوصول \_ فلم قلت: إنَّهُ عليه الصلاةُ والسلامُ قتلَ مثلَ هذا الإنسان؟!

سلَّمنا أنَّه قتلَه؛ لكن لم قلتَ: إنَّه لا بدَّ وأن يكونَ معاقباً؟

## وعن الثالث:

أَنَّـهُ ذُمَّ الكافرَ، والكفرُ - في أصلِ اللَّغةِ - هو: الستر، ومعنى السترِ لا يتحقَّقُ إلّا في [حقُّ()] المعانِد - الَّذي عرفَ الدليلَ ثم أنكرَه، أو في حقَّ المقلِّد

- (١) في س: «شبهة». (٢) انفردت بهذه الزيادة ح.
  - (٣) في ى: «أم». (٤) لفظ س: «التعليم»،
  - (ه) لم ترد الزيادة في س، ی. (٦) في س، آ: (ع، م».
- (\*) آخر الورقة (٢٣٦) من س.
   (٧) هذه الزيادة من ص، ح.
  - (٨) في غيرص، ح: «فمن». وفي آ: «فأمَّا».
    - (٩) هذه الزيادة من ح، ج.

المصرِّ - الَّذي يعرفُ من نفسِهِ أنَّهُ لا يعرف (\*) الدليلَ على صحَّةِ الشيءِ، ثمَّ إِنَّهُ يقولُ به.

فَأُمَّا العاجزُ المتوقِّفُ - الَّذي بالغَ في الطلبِ - فلم يصلُ ، فهذا لا يكونُ ساتراً لشيءٍ ظهرَ عندهَ: فلا يكونُ كافراً.

[ثمّ()] احتجُوا على صحّةِ قولهم: بأنّه تعالى رحيمٌ كريمٌ، واستقراءُ أحكام الشرع \_ يدلُّ على أنَّ الغالبَ على الشرع \_ هو: التخفيفُ والمسامحة، حتى إنَّهُ لو احتاجَ إلى أدنى تعب في نفسه، أو في ماله \_ في طلب الماء: سقط عنهُ فرضُ الوضوء، وأبيح له التيمُّم، فهذا الكريمُ الرحيمُ \_ كيفَ يليقُ بكرمِهِ ورحمتِه وعظم فضله \_ أن () يعاقب من أفنى طولَ عمرِه في الفكر والبحث والطلب؟!

هذا حاصلُ كلامهِم، إلا أنَّ الجمهورَ ادَّعوا انعقادَ الإجماع على مذهبهِم قبلَ حدوثِ هذا الخلافِ(٣).

## مسألة :

اختلفوا في تصويب المجتهدين في الأحكام ِ الشرعيَّةِ .

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (١٩٥) من جـ.

<sup>(1)</sup> لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٢) في ى: «أَنَّه».

<sup>(</sup>٣) اضطرب نقل الأصوليين وتفسيراتهم لما نقلوا عن الجاحظ والعنبريّ في هذه المسألة . فراجع ذلك في المستصفى: (٣/ ٣٥٩) وبحاشيته المسلّم: (٢/ ٣٧٧)، وتيسير التحرير: (٤/ ١٤٥٧)، وإحكام الأحكام: (٤/ ١٤٥٠) ط الرياض، والبرهان الفقرات: (٣٥ ١٠ ١٤٥٠)، والمسوّدة: (١٤٥٨)، وورضة الإبهاج: (٣/ ١٨٠)، والمسوّدة: (٤٩٥)، وكشف الأسرار: (١٣٧/٤)، وروضة الناظر: (٣٦٣) ت السعيد، والفتاوى لشيخ الإسلام: (١٢٤/١٩)، ١٥٤، ١٧٥، و ١٢٤٠)، وما بعدها، والاعتصام للشاطبي: (١/ ١٧٤)، وجمع الجوامع بشرح الجلال وحاشية البنّاني: (٢٨٨/٢) والملل والنحل: (١/ ١٥٩)، من ط الأزهر.

وضبطُ المذاهب(\*) فيه \_ على سبيل التقسيم \_ أن يقال:

المسالةُ الاجتهاديَّةُ - إمَّا أَنْ يكونَ اللهِ - تعالى - فيها(١) قبلَ الاجتهادِ حكمٌ معيَّن، أو لا يكون:

فإن لم يكن الله \_ تعالى \_ فيها حكم ، فهذا قول من قال: «كل مجتهد مصيب»، وهم جمهور المتكلمين \_ منًا \_: كالأشعري والقاضي أبي بكرٍ ، ومن المعتزلة : كأبي الهذيل وأبي علي وأبي هاشم وأتباعهم .

ثمّ لا يخلو \_ إمَّا أن يقالَ إنَّهُ وإن لم يوجدُ في الواقعةِ حكمٌ، إلّا أنَّهُ وجدَ ما لو حكمَ الله \_ تعالى \_ بحكم ، لما حكمَ إلّا بهِ .

وإمَّا أن لا يقالَ بذلك أيضاً.

والأوَّلُ: هو القولُ بالأشبهِ \_ وهو منسوبٌ إلى كثيرٍ من المصوِّبين.

والثاني: قول الخلُّص من المصوِّبين.

أمّا إن قلنا: [إنّ <sup>(1)</sup>] في الواقعة حكماً معيَّناً عند الله فذلك <sup>(1)</sup> الحكم، إمّا أن لا يكونَ عليه أمارةً ولا دلالةً، أو عليهِ أمارةً وليسَ عليهِ دلالةً، أو عليهِ دلالةً.

أمًّا القولُ الأوَّلُ \_ وهو: أنَّه حصلَ الحكمُ (4)، ولكن من غير أمارةٍ ولا دلالةٍ \_ \_ فهو(\*): قولُ طائفةٍ من الفقهاءِ والمتكلِّمين.

ونقلَ عن الشافعيِّ ـ رضي الله عنهُ ـ أنَّه قالَ: ﴿ فِي كُلِّ وَاقْعَةٍ ظَاهَرٌ وَإِحَاطَةٌ وَنْحَنُّ مَا كُلِّفْنَا بِالإِحَاطَةِ (٩٠) .

وهؤلاء زعموا: أنَّ ذلك الحكم مثلُ دفينِ \_ يعثرُ عليهِ الطالبُ بالاتِّفاقِ:

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨١) من آ.

<sup>(1)</sup> عبارة غيرى: «قبل الاجتهاد فيها».

 <sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح.
 (٣) في غير ح، آ: «فذاك».

<sup>(</sup>٤) عبارة غير ص، ح: «أنَّ الحكم حصل».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٠) من ح. (٥) راجع الرسالة: (٤٨٩).

فلمن عَثرَ عليهِ أجرانِ، ولمن اجتهد، ثم غابَ(١) عنه أجرُ واحدٌ، وذلكَ الأجرُ على ما تحمَّل من الكدَّ في الطلب، لا على نفس الخيبةِ.

وأمَّا القول الثاني \_ وهو: أنَّ عليهِ دليلًا ظنِّيًّا \_ فها هنا أيضاً \_ قولان:

#### أحدُهما:

أنَّ المجتهدَ لم يكلَّف بإصابتِهِ لخفائِهِ وغموضِهِ ؛ فلذلك كانَ المخطىءُ معــذوراً ومأجوراً \_ وهو قولُ كافَّةِ الفقهاءِ ، وينسبُ إلى الشافعيِّ وأبي حنيفة \_ رضى الله عنهما .

#### وثانيهما:

أنَّهُ مأمورٌ بطلبهِ \_ أوَّلاً \_ فإن أخطأ، وغلبَ على ظنَّهِ شيءٌ آخرُ: فهناك يتعيَّنُ التكليفُ، ويسقطُ عنهُ الإثمُ \_ التكليفُ، ويسقطُ عنهُ الإثمُ \_ تحقيقاً(١).

وَأُمَّا القول الثالث \_ وهو: أنَّ عليه دليلًا قاطعاً " \_ فهؤلاءِ اتَّفقوا: على أنَّ المجتهدَ مأمورٌ بطلبه، لكنَّهم اختلفوا في موضِعين.

## أحدُهما(\*):

أنَّ المخطىءَ هل يستحقُّ الإِثْمَ والعقابَ، أم لا؟ فذهب بشرَّ المريسيِّ (٤)

<sup>(</sup>۱) فی س، ی: «خاب».

<sup>(</sup>۲) لفظ ح، آ، ى: «تخفيفاً». وراجع الرسالة (٤٩٤ ـ ٤٩٨).

<sup>(</sup>٣) أي في ثبوته، وإلاّ فإنّ الاجتهاد إنّما يكون في الظنيّات، لا في القطعيّات كما تقدم.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٣٧) من س.

<sup>(</sup>٤) نسبة الى «مَرَّيسة» (بالفتح والتشديد): قرية في مصر، كما في معجم البلدان: (٨٠/٨)، أو الى «مريس» (كأمير): أو في بلاد النوبة، كما في التاج: (٢٤٦/٤)، وانظر اللباب، وضبط الأعلام ايضاً. وهو: أبو عبد الرحمن بن غياث المبتدع المشهور وأحد كبار شيوخ المعتزلة، المتوفى سنة ٢١٦، أو ٢١٨، أو ٢١٩، راجع طبقات الفقهاء (١١٧)، =

\_ [من المعتزلة(١٠] -: إلى أنَّهُ يستحقُّ الإِثمّ. والباقون اتَّفقوا: على أنَّه لا يستحقُّ.

# الثاني:

أنَّهُ هل ينقضُ قضاءُ القاضي فيهِ؟

قال الأصم (١): ينقض (١).

وقالَ الباقونَ : لا ينقضُ.

فهذا تفصيل المذاهب.

والَّذي نذهب إليه: أنَّ الله \_ تعالى \_ في كلِّ واقعة حكماً معيَّناً، وأنَّ عليه دليلًا ظاهراً، لا قاطعاً (٤)، وأنَّ المخطىءَ فيه معذورٌ، وقضاءُ القاضي فيه \_ لا ينقضُ (٥).

فلنتكلُّم \_ أوَّلاً \_ في بيانِ أنَّ اللهِ \_ تعالى \_ في كلِّ واقعةٍ حكماً معيّناً .

<sup>=</sup> والجواهر المضيّة: (١/٤٤)، والفوائد البهية: (٥٤)، والتوالي: (٨٠)، والوفيات: (١٧/١)، والبداية: (٢٨). على ما في هامش آداب الشافعي ومناقبه لشيخنا عبد الغني: (١٧٥).

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ج.

<sup>(</sup>٢) هو: عبد الرحمن بن كيسان - أبو بكر الأصم، من كبار المعتزلة ترجم له القاضي في طبقاتهم ترجمة جيدة، فقال: كان من أفصح الناس وأفقههم وأورعهم، وعرف عنه التحامل على أمير المؤمنين غلي رضي الله عنه - وله تفسير عجيب، وكان جليل القدر يكاتبه السلطان، وكان يصلي معه في مسجده بالبصرة ثمانون شيخاً: انظر فرق وطبقات المعتزلة: (١/ ١٩٠٣) وترجم له في الفهرست وذكر الكثير من مصنفاته (٣٤)، وله ترجمة في لسان الميزان: (٢/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «نتقض».

<sup>(1)</sup> كذا في ي، ولفظ غيرها: «قطعاً».

<sup>(</sup>ه) لفظ آ: «ينتقض».

#### لثا وجوه :

الأوَّلُ: أنَّ أحدَ المجتهدين \_ إذا اعتقدَ رجمانَ الأمارةِ [الدالَّةِ على الثبوتِ، والمجتهدُ الثاني اعتقدَ رجمانَ الأمارةِ(١)] الدالَّةِ(١) على العدم (١)، فنقولُ: أحدُ هذين الاعتقادين خطأً، والخطأُ منهيًّ عنه.

بيان الأوَّل: أنَّ إحدى الأمارتين، إمَّا أن تكونَ راجحةً على الأخرى، أو لا تكونَ:

فِإِن كانت إحداهُما(\*) راجحةً على الأخرى: كانَ اعتقادُ رجحانِهِ صواباً. أمَّا اعتقادُ رجحانِ الجانب الآخرِ ـ يكونُ غيرَ مطابقِ للمعتقدِ ـ فيكونُ خطّاً.

وإن لم تكن إحــداهماً راجحًة على الأخرى: كانَ كُلُّ واحــدٍ من(\*) الاعتقادين ـ غيرَ مطابقِ للمعتقدِ.

وعلى كل التقديراتِ: لا يكونُ الاعتقادان مطابقينِ، بل أحدُهما يكونُ مطابقاً للمعتقد.

فُثبت: أنَّ كلَّ مجتهد ليس بمصيب بمعنى كون اعتقادِه مطابقاً للمعتقد. وهذه إحدى صور الخلاف؛ فإن اكتفينا به: جازَ.

وإن أردنا بيانَ أنَّ الكلَّ ليسَ بمصيب \_ بمعنى أنَّهم ما أتوا بما كلِّفوا بهِ ، قلنا: الدليلُ عليه \_ أنَّ الاعتقادَ الَّذي لا يكونُ مطابقاً للمعتقدِ: جهلٌ ، والجهلُ \_ بإجماع الأمةِ \_ غيرُ مأمورٍ بهِ .

فَشِتَ ـ أيضاً: أنَّ الكلُّ ليسوا بمصيبين، بمعنى الإِتيانِ بالمأمورِ بِهِ.

فإن قيلَ: لا نسلِّمُ أنَّ أحدَ الاعتقادين \_ خطأً.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من غيرح.

<sup>(</sup>٢) في غيرح: «الدلالة».

<sup>(</sup>٣) في غيرح عبارة: «واعتقد الآخر رجحان العدم».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١١٨) من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٦) من جـ.

قولُهُ: «لأنَّ أحدَهما اعتقدَ فيما ليسَ براجح [أنَّه(١) راجحٌ]، وذلكَ خطأً».

قلنا: اعتقدَ فيما ليسَ براجع ِ أنَّه (٢) راجحٌ \_ في نفسه \_ أو أنَّه (٢) [راجحٌ (١)] في ظنّه؟

الأوَّلُ ممنوعٌ ، والثاني مسلَّمٌ (°).

## سائه

أنَّ المجتهدَ لا يعتقدُ كونَ أمارتِهِ راجحةً على أمارةِ صاحبهِ - في نفس الأمر، ولكنُّه يعتقدُ كونهَا راجحةً ـ في ظنُّه، والرجحانُ في ظنُّه حاصلٌ: فكانَّ الاعتقادُ مطابقاً للمعتقد، غايتهُ: أنَّهُ لم يوجد الرجحانُ الخارجيُّ (\*)، لكنَّ عدمُ الرجحانِ الخارجيُّ ـ لا يوجبُ عدمَ الرجحانِ الذهنيّ .

فثبتَ: أنَّ كلِّ واحدٍ من الاعتقادين \_ يمكنُّ أن يكونَ صواباً .

سلَّمنا أنَّ كلُّ واحدٍ \_ منهما \_ اعتقدَ الرجحانَ في نفس الأمر، ولكنَّهُ لم يجزم بذلك الرجحانِ، بل جوَّزَ خلافَهُ، فلِمَ قلتَ: إنَّ الاعتقادَ (١) إذا وجدَ معه عذا التجويزُ (٢): كان منهياً عنه؟

وخرِّج عليهِ الجهلُ، فإنَّهُ اعتقادُ مخالفٌ للمعتقدِ مع الجزم.

# [و(^)] الجوات:

قوله: «اعتقد(١) كونَهُ راجحاً في ظنَّه، أو في نفس الأمر،،؟

قلنا: الرجحانُ في الذهن \_ إمَّا أن يكونَ نفسَ اعتقادِ رجحانِهِ في الخارج ، أو أمراً لا يثبتُ إلّا معهُ؛ لأنَّا نَعلمُ ـ بالضرورةِ ـ: أنَّا لو اعتقدنا في الشيءِ كونَّ وجودِهِ مساوياً لعدمِهِ، فمع هذا الاعتقادِ يمتنعُ أن يكونَ اعتقاد وجودِهِ راجحاً

> (٢) في ح، آ، ي: دكونه». (۱) ساقط من ی.

(٤) سقطت الزيادة من ي. (۲) في ح، آ، ي: «كونه».

(٥) في س: اع،م١٠

(٢) زاد في ح: «الخطأء.

(٨) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

(ه) آخر الورقة (١٨٢) من آ.

(٧) عبارة آ: «على هذا النحو».

(٩) في ح: «اعتقاد».

على [اعتقادِ(١)] عدمِهِ(١٠): فعلمنا أنَّه لا بدَّ عند حصول [هذا(١)] الظنَّ من [اعتقادِ(٢)] كونِه راجحاً في نفسِهِ، إمَّا لأنَّ الظنَّ نفسُ هذا الاعتقادِ، أو لانَّهُ لا ينفُكُ عنهُ.

وعلى كلا التقديرين: فالمقصود حاصل.

قوله: «هذا الاعتقاد ـ وإن كانَ غيرَ مطابقٍ، لكنَّهُ غيرٌ جازم ».

قلنا: بل هو جازمً؛ لأنَّ اعتقادَ كونِ الشيءِ أولى بالوجود - غيرُ اعتقادِ كونِهِ (\*) موجوداً. واعتقادُ كونهِ أولى بالوجودِ - حاصلٌ مع الجزم ، فإنَّ المجتهدَ يقطعُ بأنَّ أمارتَه - نظراً إلى هذه الجهةِ - أولى بالاعتبار.

بلى، إنَّهُ غيرُ جازم بالحكم ، لكنَّ الجزمَ بالأولويَّةِ لا يقتضي الجزمَ بالوقوع : كما أنَّا نقطعُ بأنَّ الأولى بالغيم الرطب في زمانِ الخريف أن يكونَ ممطراً ، مع أنَّهُ قد لا يوجدُ المطرُ ، وعدمُ المطرِ : لا يقدحُ في تلك الأولويَّةِ ، بل تلك الأولويَّةُ مقطوعٌ بها : فكذا ها هنا .

فَثْبَتِ: أَنَّهُ حصلَ لأحدِ المجتهدين اعتقادٌ جازمٌ غيرُ مطابقٍ فيكونُ خطأً وجهلًا، ومنهيّاً عنه.

الطريقة الثانية: المجتهد إمَّا أن يكونَ مكلَّفاً بالحكم \_ بناءاً على طريقٍ، أو لا بناءً على طريقٍ.

والشاني باطلٌ؛ لأنَّ القولَ في السدِّين - بمجرَّد التشهِّي باطلُ بإجماع ِ المسلمين؛ فإذن: لا بدَّ من طريق.

فذلك الطريقُ \_ إمَّا أن يكونَ خالياً عن المعارض ، أو لم يكن خالياً عنه.

فإن كان [الأوّل - وهو كونه (٤)] خالياً عن المعارض - تعيّن ذلك الحكم بإجماع الأمّة: فيكونُ تاركُهُ مخطئاً.

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ي. (\*) آخر الورقة (١٩١) من ح.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ح. (٣) سقطت من غير ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٣٨) من س. (٤) لم ترد الزيادة في غير ح.

وإن كانَ له معارضٌ \_ فإمَّا أن يكونَ أحدُهما راجحاً على الآخرِ، أو لا يكونَ.

فإن كانَ أحدُهما راجحاً على الآخر: وجبَ العملُ بالراجح ؛ لأنَّ الأمَّةُ مجمعةً على أنَّهُ لا يجوزُ العملُ بالأضعف ِ عند وجودِ الأقوَى: فيكونُ مخالفُه مخطئاً.

وإن لم يكن أحدُهما راجعاً: فحكمُ تعارض ِ الأمارتين، إمَّا التخييرُ أو التساقط(١) والرجوعُ إلى غيرهما.

وعلى (\*) كلا القولين \_ فحكمهُ معيَّنٌ ، فمخالفُهُ يكونُ مخطِئاً .

فَثْبَتَ: أَنَّ المصيبَ واحد على كلِّ التقديراتِ.

فإن قيلَ: لِمَ لا يجوزُ أن يكونَ مكلَّفاً بالحكم ، لا على طريقٍ؟ قولُهُ: «الحكمُ في الدِّين بمجرَّدِ التشهيِّ - غيرُ جائزٍ».

[قلنا: غيرُ جَائزٍ(٢)] - في موضع وجد فيه الدليل، أو في موضع لم يوجد فيه الدليل؟

الأوّلُ مسلّمٌ، والثاني ممنوعٌ (٣).

# بيانُه :

أنَّ العملَ بالدليل \_ مشروطٌ بوجودِ الدليل، وإلَّا كانَ ذلك تكليفاً بما لا يطاقُ. وفي هذه المسائل الاجتهاديَّة لا دليلَ؛ لأنَّهُ لو وجدَ \_ لكانَ تاركُ العمل به تاركاً للمأمور به: فيكونُ عاصياً، فيكونُ مستحقاً للنارِ \_ على ما مرَّ تقريرهُ في مسألةِ [أنَّ الأمرَ (٤)] للوجوبِ \_ ولمّا أجمعوا على أنَّهُ لا يستحقُّ النارَ: علمنا أنَّهُ لا دليلَ، وإذا لم يوجد الدليلُ \_ جازَ العملُ بمجرَّد الحدس والتوهم : كمن

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «أو».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٧) من ج..

 <sup>(</sup>۲) ساقط من ی.
 (۳) في آ، ی، س: ۵م، ع، ۲

<sup>(</sup>٤) سقطت من س، ي. وراجع الجزء الثاني، ص ٩٦ من هذا الكتاب.

اشتبهت عليهِ أماراتُ(١) القبلةِ، فإنَّهُ يجوزُ له العملُ بمجرَّدِ الحدسِ والتوهِّم (١).

سلَّمنا: أنَّه أمر بالحكم بناءً على طريقٍ، لكن لِمَ لا يجوزُ أن يحضلَ في مقابلتِهِ طريقٌ آخرُ، فيكونُ أحدُهما راجحاً على الآخر. ؟

قوله: «أجمعوا على وجوب العمل بالراجع ».

قلنا: العملُ بالراجح ِ واجبٌ على من علمَ ذلك الرجحانَ، أو على من لم يعلم؟

الأوّل مسلّمٌ، والثاني ممنوعٌ ٣٠.

# بيانُه :

أنَّ الأمارةَ الراجحةَ \_ يجبُ العملُ بها على من أطّلعَ عليها؛ أمَّا من لم يطّلع عليها؛ أمَّا من لم يطّلع عليها \_ فجاز (\*) أن يكلِّفهَ العملَ بالأضعفِ \_ فإنَّهُ غيرُ مستبعدٍ في العقل أن تكوْنَ مصلحةً أحدِ المجتهدين [في (٤)] العمل بأقوى الأماراتِ، ومصلحةً الآخر في العمل بأضعفِها.

وَمتى كَانَ كَذَلكَ: فإنَّ الله \_ تعالى \_ يُتُخطِرُ على قلب مَنْ مصلحتُهُ العملُ بأقواها \_ وجوهَ الترجيح ، ويَشْغَلُ الأخرَ عنها: فيظنُّ أنَّها أقوى الأمارات؛ لأنَّ مصلحتَهُ العملُ على أضعف الأمارات، والظنُّ بكونِها أقوى (\*) الأمارات مع كونها \_ في نفسِها \_ أضعف الأمارات ِ: لا يقبُحُ ؛ ألا ترى أنَّهُ لا يقبحُ الظنُّ بكونِ زيدٍ في الدار، وإن لم يكن فيها .

وإذا ثبتَ أنَّ (\*) هذا الَّذي قلنا \_ جائزٌ عقلًا، فما الدليلُ على أنَّهُ غيرُ واقع إ؟

<sup>(</sup>١) لفظ س: «علامة».

<sup>(</sup>٢) في ح، آ: «الوهم».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٦٦) من ص.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٣) من آ.

<sup>(</sup>٣) في آ، ي، س: «م، ع».

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٣٩) من س.

# [و(١)] الجوابُ:

قولُهُ: «إِنَّما يجبُ العملُ [به(٢)] عند وجودِ الدليلِ ، وها هنا لا دليلَ».

قلنا: الدليلُ على وجودِ الدليلِ الظاهرِ إجماعُ الأمَّةِ على وجودِ الترجيعِ بِ بأمورِ حقيقيَّةٍ، لا خياليَّةٍ، ووجودُ الترجيع \_ يستدعي وجودَ أصلِ الدليلِ ، أعني القدرَ المشتركَ بين الدليلِ اليقينيِّ، والدليلِ الظاهريِّ ٣٠.

قوله: «يجوزُ العملُ بالأضعفِ إذا لم يعرَفِ الأقوى».

قلنا: مقدارُ رجحانِ القويِّ (\*) عل الضعيف، إمَّا أن يكونَ الاطلاعُ عليهِ ممكناً، أو لا يكونَ .

فإن لم يمكن (4) ذلك: لم يكن ذلك القدرُ معتبراً في حقَّ المكلَّف، وإلا كانَ تكليفاً بما لا يطاقُ: فيكونُ القدرُ المعتبر بينَ الأمارتين \_ في حقِّ المكلَّف مساوياً، لا راجحاً.

وإن أمكنَ الاطِّلاعُ عليه - فإمَّا أن يجبّ على المكلَّفِ تحصيلُ العلم بتلك الأمارةِ إلى أقصى الإمكانِ، أو لا يجبّ.

فإن كانَ الأوَّلَ ـ كانَ من لم يصل في معرفتِها إلى أقصىَ الإمكانِ ـ تاركاً للواجب: فيكونُ مخطِئاً.

وإن كان الثاني -: فهو محالً؛ لأنَّه إمَّا أن يكونَ هناكَ حدٌّ [مَّا(\*)] ـ متى لم يصلْ إليه: لم يكن معذوراً. وإذا وصل(\*) إليه: [لم(١)] يكلّف بالزيادة عليه. وإمَّا أن لا يكونَ الأمر كذلكَ.

فإن كانَ الأوَّلَ: وجبَ أن يكونَ من لم يصلُ إلى ذلك الحدِّ المعيَّن ـ مخطئاً. ومن وصلَ إليه: يكونُ مصيباً.

<sup>(</sup>۱) هذه الزيادة من ح، آ، ج، ى. (۲) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «الظاهر». (\*) آخر الورقة (١٩٢) من ح.

 <sup>(</sup>٤) كذا في ح، وفي غيرها: (يكن) . (٥) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٦) سقطت من آ. • (\*) آخر الورقة (١١٩) من ي.

وهـذا خلافُ الإجماع ؛ لأنَّهُ لم يدَّع أحـدٌ من الأمَّةِ حدًّا معيِّناً ـ في الاجتهادِ ـ بحيثُ إنَّ المجتهد متى لم يصل إليهِ ـ كانَ مخطئاً، وغير معذورٍ، ومتى وصلَ إليه ـ كانَ مصيباً.

وأمَّا الشاني وهو: أن لا يكونَ هناك حدَّمعيَّن فحينئذٍ: لا تكونُ التخطئةُ عندَ بعض المراتب أولى منها عندَ بعض : فإمَّا أن لا يخطىء آصلًا فيكون العملُ بالظنَّ [كيفَ كان(١)] ولو معَ ألَّفِ تقصيرٍ: مصيباً. [وهذا باطلٌ بالإجماع .

أو لا يكونَ مخطئاً إلا إذا وصلَ (\*) إلى النهايةِ الممكنةِ. وهو المطلوبُ (١)].

الطريقة الثالثة: المجتهد يستدل بشيء على شيء، والاستدلال عبارة: عن استحضار العلم بأمور يلزم من وجودها وجود المطلوب. واستحضار العلم بالشيء متوقّف على وجود فلك الشيء: فالاستدلال متوقّف على وجود الدليل . ووجود ما يدل على الشيء متوقّف على وجود ذلك الشيء والاستدلال على الشيء بتوقّف على وجود المدلول ؛ لأن دلالته عليه نسبة والاستدلال على الشيء يتوقّف الامرين متوقّفة في الثبوت على كل واحد بينه وبين المدلول ، والنسبة بين الأمرين متوقّفة في الثبوت على كل واحد منهما: فوجود المطلوب متقدّم على الاستدلال بمراتب، والظن متأخّر عن الاستدلال ، لأنّه نتيجته وأثرة ، فلو كان الحكم لا يحصل إلا بعد الظنّ : كان المتقدّم على الستدلال بمراتب، وهو محال .

الطريقة الرابعة: المجتهدُ طالب، والطالبُ لا بدَّ له من مطلوب متقدَّم في الوجود على وجود الطلب على في الوجود على وجود الطلب فلا بدَّ من ثبوتِ حكم قبل وجود (أ) الطلب؛ وإذا كان كذلك: كان مخالفُ ذلك الحكم مخطئاً.

<sup>(1)</sup> لم ترد الزيادة في ح.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين ساقط من ي. والعلامة لآخر الورقة (١٩٨) من ج.

<sup>(</sup>٣) في غير ح: «متوقف».

<sup>(</sup>٤) في غير آ: «ثبوت».

فإن قلتَ: لا نسلِّم أنَّ المجتهد يطلبُ حكمَ اللهِ \_ تعالى \_ بل إنَّما يطلبُ غلبةَ الظنِّ.

[و(١)] مثالَهُ: من كانَ على ساحلِ البحرِ، فقيلَ لهُ: «إن غلبَ على ظنّكَ السلامةُ \_ أبيحَ لكَ الركوبُ. وإن غلبَ عَلى ظنّكَ العطبُ \_ حَرُمَ عليكَ الركوبُ؛ وقبلَ حصول ِ الظنّ لا حكمَ لله \_ تعالى \_ عليكَ، وإنّما حكمُهُ يترتّبُ على ظنّكَ \_ بعدَ حصولهِ »: فهو يطلبُ الظنّ دونَ الإباحةِ والتحريم .

قلتُ: المجتهدُ إمَّا أن يطلبَ (٢) الظنَّ \_ كيفَ كانَ ، أو ظناً صادراً عن (\*) النظر في أمارةٍ تقتضيه؟

الأوَّلُ باطلٌ بإجماع الأمَّة: فثبتَ أنَّهُ يطلب ظنَّا صادراً عن النظر في الأمارة، والنظرُ في الأمارة، وتحود الأمارة، ووجود الأمارة متوقِّف على وجود الأمارة، ووجود الأمارة متوقِّف على وجود المطلوب (٣): فثبتَ أنَّ طلبَ الظنِّ متوقِّف (١) على وجود المدلول بمراتب؛ فلو كانَ وجودُ المدلول متوقِّفاً على حصول [الظنّ (٩)]: لزم الدورُ؛ وهذا غيرُ ما قرَّرناه في الطريقةِ الثانية (١).

واحتجّ القائلون بأنَّهُ لا حكمَ لله (٧) \_ تعالى \_ في الواقعةِ \_ بأمورٍ:

#### أحدُها:

لو كانَ في الواقعة [لله (^)] حكم \_ لكانَ، إمَّا أن يكونَ عليه دليل \_ وأعني بالدليل : القدْرَ المشترَكَ بينَ ما يفيدُ الظنَّ، وبين ما يفيدُ اليقينَ، أو لا يكونَ :

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، آ، ي.

<sup>(</sup>٢) لفظ س: «يكلّف».

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲٤٠) من س.
 (۳) في نيرح: «المدلول».

<sup>(1)</sup> كذا في ح، آ، ولفظ غيرهما: «موقوف».

<sup>(</sup>٥) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٦) في غير ص، ح: «الثالثة». (٧) أي على سبيل التعيين.

<sup>. (</sup>٨) لفظة الجلالة من آ.

والقسمان باطلان \_ فبطل القولُ بثبوتِ الحكم ِ. أمّا الملازمة (\*) \_ فظاهرةً

وإنّما قلنا: إنّه لا يجوزُ أن يكونَ عليه دليلٌ، لأنّه لوكانَ عليه (١) دليلٌ: لكانَ المحكَّفُ متمكّناً من تحصيل العلم، أو الظنّ به، فكانَ الحاكمُ بغيره حاكماً بغير ما أنزَلَ الله \_ تعالى \_: فيلزمُ تكفيرُهُ، لقولهِ تعالى: ﴿ وَمَن لّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَلْفِرُونَ ﴾ (٢) [وتفسيقُه لقوله تعالى: ﴿ وَمَن لّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَلْسِقُونَ ﴾ (٣) والقطعُ بأنّهُ من أهل النار؛ لأنّه يكونُ تاركا أنزلَ الله به، وتاركُ المأمور به عاص ، والعاصي من أهل النار؛ لقولهِ تعالى: ﴿ وَمَن يَعْص الله وَرَسُولَه وَيَتَعَدّ حُدُودَه يُدْخِلُه نَاراً خَلَلِداً فِيهَا ﴾ (٤)؛ ولمّا أجمعت الأمّةُ على فسادِ هذه اللوازم: علمنا أنّه ليسَ على الحكم دليلٌ.

فإن قلتَ: هذه العموماتُ مخصوصةً؛ لأنَّ أدلَّةَ هذهِ الأحكامِ غامضةٌ: فيكونُ التكليفُ باتِّباعِها حرجاً، وذلك منفيٌّ بقوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ في آلِلُمِينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (٥).

قلت: غموضٌ أدلةِ هذه الأحكامِ \_ لا يزيدُ على غموضِ أدلَّةِ المسائلِ العقليَّةِ، مع كثرةِ مقدِّماتِها، وكثرةِ الشبهِ فيها، وكونِ الخطأَ فيها كفراً وضلالاً: فكذا ها هنا.

وإنَّما قلنا: إنَّهُ لا يجوزُ أن [لا(٢)] يكونَ عليه دليلٌ؛ لأنَّهُ لو كانَ كذلك \_

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٤) من آ.

<sup>(</sup>١) كذا في ح، وفي غيرها: «كذلك».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٣) من ح.

<sup>(</sup>٢) الآية (٤٤) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من غيرح، والآية (٤٧) من سورةالمائدة.

<sup>(</sup>٤) الآية (١٤) من سورة النساء.

<sup>(</sup>۵) الآية (۷۸) من سورة الحج.

<sup>(</sup>٩) سقطت الزيادة من غير ح، ي.

لكانَ التكليفُ به تكليفاً بما لا يطاقُ. وأنَّهُ غيرُ جائزٍ.

فثبتَ بما ذكرنا فسادُ القسمين، ويلزمُ (١) من فسادِهما (٢) القطعُ بأنَّهُ لا حكمَ في الواقعةِ النَّبَّةَ.

#### وثانيها:

أنَّ الأمَّةَ مجمعةٌ على أنَّ المجتهدَ .. مأمورٌ بأن يعملَ على وفق ظنَّه ، ولا معنى لحكم الله إلا ما أمر به ، وإذا كانَ مأموراً بالعمل \_ بمقتضى ظَنَّه ، فإذا عملَ به : كانَ مصيباً ؛ لأنّه (\*) يقطع بأنَّهُ عملَ بما أمرَه اللهُ به : فوجبَ أن يكونَ [كلُّ مجتهدٍ مصيباً ")].

#### وثالثها :

لو وُجِدَ الحكمُ \_ لَوجِدَ عليه دليلٌ قاطع، لكن لم يوجدُ عليه دليلٌ قاطعٌ: فوجبَ أن لا يوجدَ الحكمُ ألبتَّة.

# بيانُ الملازمةِ:

هو: أنَّ بتقديرٍ وجودِ الحكم ِ، إمَّا أن يوجدَ عليه دليلٌ، أو لا يوجدَ عليه دليلٌ. دليلٌ.

فإن لم يوجد عليهِ دليل ألبتَّهَ \_: كان التكليفُ بذلك الحكم تكليف ما لا يطاقُ.

وإن وجدَ عليه دليل، فذلك الدليلُ إمَّا أن يكون مستلزِماً لذلكِ المذكور قطعاً أو ظاهراً، أو لا قطعاً ولا ظاهراً:

والقسمان الأخيران باطلان:

 <sup>(</sup>۱) ژاد فی ی: «لم»، وهو وهم.

<sup>(</sup>Y) عبارة ي: «فساد القسمين».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٩) من ج..

 <sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من ص في هذا الموضع ، وقد أورده بعد ما يأتي من قوله :
 «وثالثها» .

وأما أنَّه لا يجوز لا أن يستلزمه ظاهراً \_ فلأنّ الدليل إمّا أن يمكن وجوده بدون المدلول، أو لا يمكن:

فإن لم يمكن: كان مستلزماً له قطعاً لا ظاهراً.

وإنْ أمكِنَ وجودُ الدليلِ بدونِ ذلك المدلولِ في بعض الصور فلو استلزمه في صورة أخرى ـ: فلا يخلو إمّا أن تتوقّفَ صيرورتهُ مستلزماً على انضمام ِ قيدٍ إليه، أو لا تتوقفِ:

فإن توقّفَ على انضمام قيد إليه، كانَ المستلزمُ للمدلول ِ ذلك المجموع، لا ذلك الذي فرضناه \_ أوّلاً \_ دليلًا.

وإن لم يتوقّف على انضمام قيد إليه [فذلك الشيءُ تارة ينفكُ عن المدلول ، وأخرى يستلزمهُ من غير انضمام قيد إليه]، لا بالنفي ولا بالإثبات: فليزمُ رجحانُ أحدِ طرفي الممكن على الآخر من غير مرجّع ، وذلك محالُ.

وإذا ثبتَ أنَّ المستلزمَ \_ هو ذلك المجموعُ ، فذلك المجموعُ إن أمكنَ الفكاكُـةُ عن المدلول \_ استحالَ أن يستلزمَ المدلول إلاَّ بقيدِ آخرَ؛ فإمَّا أن يستلزمَ المدلول إلاَّ بقيدِ آخرَ؛ فإمَّا أن يتسلسل، وهو محال، أو ينتهي إلى شيءٍ يمتنع انفكاكه عن المدلول، فحينئذ يكون دليلاً قطعياً ، لا ظاهراً .

فإن قلت: الدليلُ الظاهرُ: هو الّذي يستلزمُ كونَ المدلولِ أُولِي بالوجودِ. أو كونه غيرَ منتهِ إلى الوجوب؛ وهذا المعنى ملازمٌ له أبداً!!

قلت: الأولويَّةُ الَّتِي لا تنتهي إلى حدِّ الوجوبِ ممتنعةٌ لأنَّ \_معَ تلك الأولويَّةِ إن امتنعَ العدمُ، فذلك هو الوجوبُ.

وإن لم يمتنع: فتلكَ الأولويَّةُ يمكنُ حصولُها مع الوجودِ تارةً، ومع العدم أخرى؛ ورجحانُ أحدِهما على الآخرِ، إن توقَّفَ على انضمام قيدٍ زائدٍ لم يكن الحاصل \_ أوَّلًا \_ كافياً في الرجحان.

وإن لم يتوقف ـ لزمَ رجحانُ الممكن من غير مرجِّع ؛ وهو محالٌ فثبتَ ـ

بهذا البرهانِ القاطع -: أنَّ الّذي لا يستلزم الشيءَ ـ قطعاً ـ استحالَ أن يستلزِمُه بوجهٍ من الوجوهِ، لا ظنّاً ولا ظاهراً.

فشبت: أنَّه لو وجدَ في الواقعةِ حكمٌ معيَّنُ \_ لوجدَ عليه دليلٌ قاطعٌ؛ ولمَّا انعقدَ الاجماعُ على أنَّه ليسَ كذلك: علمنا أنَه ليسَ في الواقعةِ حكمُ أَلْبَتُهُ ](١). ورابعها:

لو حصلَ في الواقعةِ حكمٌ معيّنٌ \_ لكان ما عداه باطلاً، ولو كان كذلك لزم أمورٌ أربعة:

(١) قوله: «وثالثها إلى قوله: ورابعها» أثبتنا ما في ح، ص. لمناسبة الكلام، واتفاقه مع أساليب تعبير الإمام المصنف، وكونه الأقرب لما في المختصرات والأوضح في المعنى. وأما ما ورد في النسخ الأخرى فهو: «وثالثها: أنّه لوكان في الواقعة حكم لكان عليه دليل قاطع؛ ولهذا غير جائز: فذلك غير جائز.

بيان الملازمة: أنّه لو كان في الواقعة حكم \_ لكان إمّا أن لا تكون عليه أمارة ولا دلالة، أو تكون عليه أمارة ولا تكون دلالة، أو تكون عليه دلالة. والقسم الأول باطلٌ؛ لأن إثبات الحكم من غير دليل له \_ وأمارة يكون تكليف مالا يطاق. وأنّه غير جائز.

ولا يجوز أن تكون عليه أمارة ولا تكون عليه دلالة ؛ لأن تخلف الحكم عن تلك الأمارة إما أن يكون ممتنعاً ، أو لا يكون ممتنعاً : فإن كان ممتنعاً قطعاً - فهو دليل ، لا أمارة . وإن جاز تخلف الحكم عنها - فحينئذ : تلك الأمارة توجد تارة مع الحكم ، وأخرى لا مع الحكم ، فكونها مستلزمة للحكم - في بعض الأوقات - إما إن يتوقف على انضمام قيد اليه ، أولا يتوقف : فإن توقف كان المعرف لذلك الحكم (س ٧٤٧) ذلك المجموع : فلا يكون الشيء الذي فرضناه أمارة معرفة بوجه من الوجوه .

وإن لم يتوقف \_ فحينئذ تصير تلك الأمارة مستعقبة لذلك الحكم مرة، وغير مستعقبة له أخوى \_ من غير ما يقتضى ذلك الامتياز؛ فحينئذ: يكون قد ترجح الممكن من غير مرجح . وهو محال.

فثبت: أنّه لو حصل الحكم \_ لوجب أن يكون عليه دليل قاطع ، ولما كان ذلك باطلًا بالله بالله بالله بالله بالله بين هذه بالاتّفاق: علمنا أنه لا حكم في الواقعة ». ا هـ. وهناك اختلافات طفيفة وشكلية بين هذه النسخ قد تجاوزناها.

#### أحدُها:

يلزمُ أَنَّ لا يجوزَ لأحدِ من الصحابة (\*) - أن يولِّيَ بعضُهم بعضاً ، مع علمهِم بكونِهم مخالفين لهم - في مذاهبهم ؛ لأنَّ التمكينَ من ذلك - تمكينٌ من ترويج الباطل . وإنَّهُ غيرُ جائزِ.

لكنَّهُ قد وقعَ ذلكَ؛ روي أنَّ أبا بكرٍ ـ رضي الله عنه ـ : ولَّى زيداً، مع أنَّهُ كانَ يخالفُهُ في الجدِّ.

وولىً عليً \_ رضي الله عنه \_ شريحاً، مع أنَّهُ كانَ يخالفُه في كثير من الأحكام .

#### وثانيها:

يلزمُ أن لا يمكِّنهُ من الفتوى، وقد كانوا يفعلونَ ذلك.

#### وثالثها:

كان يجبُ أن ينقضوا أحكامَ مخالفيهم، وأن ينقضَ الواحدُ منهم حكمَ نفسهِ اللّذي رجعَ عنه؛ لأنَّ كثيراً منهم قضى بقضايا مختلفِةٍ، لكن (١) لم ينقلْ عن أحدٍ منهم أنَّه نقضَ حكمَ غيره، ولا حكمَ نفسِهِ ـ عندَ رجوعِهِ عنه.

## ورابعها:

أنهم اختلفوا في الدِماء والفروج ، والخطأ في ذلك يكونُ كبيراً ، لأنّه لا فرقَ بين أن يمكّن غيرة بفتواه ـ بالباطل من القتل وأخذ المال ، وبينَ أن يقتل ويأخذَ المال ، وبصرفة إلى غير المستحقَّ ابتداءً ـ : في كونِه كبيراً (٣) ، (٩) ويجبُ (٣) تفسيقُ فاعلِه ، والبراءةُ منه . ولمّا لم يوجدُ شيءٌ من هذه اللّوازم الأربعة : علمنا

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٤) من ح.

<sup>(</sup>١) في آ: «لكنّه».

<sup>(</sup>۲) لفظ ح: «كبيرة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٠) من ي.

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «فوجب».

أنَّه لا حكمَ في الواقعةِ أصلًا.

فإن قلت: فلِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: ذلك الخطأُ \_ كانَ من باب(\*) الصغائر \_ فلا جرم : لم يجبُ الامتناعُ عن التوليةِ ، ولا المنعُ من الفتوى ولا البراءةُ ولا التفسيق؟

سلَّمنا: أنَّهُ كبيرةً، فلِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: هذه الأمورُ \_ إنَّما تلزمُ لو حصلَ في هذه المسائِل طريقٌ مقطوعٌ به .

أمَّا إذا كثرت وجوهُ الشبه، وتزاحمت جهاتُ التأويلاتِ والترجيحاتِ: صارَ ذلك سبباً للعذر، وسقوط اللَّوم؟

سلَّمنا: صحّة دليلكم، لكنَّهُ معارضٌ بوجوه:

## الأول(١):

ما روي عن الصحابة من التصريح: رويَ عن الصدّيقِ الأكبر ـ رضي الله عنه ـ أنَّهُ قالَ في الكلالة: «أقولُ فيها برأْيي، فإنْ كانَ صواباً ـ فمن اللهِ تعالى، وإن كانَ خطأً فمنَّى، وأَستغفرُ الله».

وعن عمرَ ـ رضي الله عنه ـ أَنَّهُ (٥) حكم بحكم ، فقالَ لهُ بعضُ الحاضرين : «هذا ـ والله ـ هو الحقُّ».

وحكم بحكم آخر، فقال له الرجل: هو والله و الحقُّ، فقال له عمرً: «إنَّ عمرَ لا يعلمُ أنَّه أصابَ الحقّ، لكنَّهُ لا يألو جهداً (٢).

وقال\_أيضاً\_لكاتبِه: «اكتب: هذاما رأَىٰ عمرُ، فإن كانَ صواباً\_فمن اللهِ. وإن كانَ خطاً \_فمنه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٥) من آ.

<sup>(</sup>١) في ح: «أحدها».

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (٦٧) من ص.

<sup>(</sup>٢) انظر نحو هذا، وما في معناه عن أمير المؤمنين عمر \_ رضي الله عنه \_ في المصنف لعبد الرزاق الأثر (١٩٠٤٥).

وقنال علي لعمر \_ في قصّة المجهضة: «إن قاربوك \_ فقد غشّوك . وإن اجتهدوا \_ فقد أخطأوا».

وقال ابن مسعود(\*) في المفوَّضة: «أَقولُ فيها برأيي، فإنْ كانَ صواباً ــ فمن الله . وإنْ كانَ خطأً ــ فمنيً ومَن الشيطانِ، والله ورسولُه عنه بريئان».

ونقل: أنَّ جماعة الصحابة خطَّأُوا ابن عباس \_ في إنكار العول .

وقال ابنُ عبّاس ِ: «أَلا يتَّقي اللهَ زيدُ بنُ ثابتٍ»(١).

# الثاني:

أنَّ الصحابة اختلفوا: قبلَ العقد لأبي بكر \_ رضي الله عنه \_ فقالت الأنصارُ «منّا أُميرٌ» ومنكم أُميرٌ» وكانوا مخطئين لمخالفتهم قوله (\*) عليه الصلاة والسلامُ «الأثمّة من قريش »؛ ولم يلزمٌ من ذلك الخطأ إظهارُ البراءةِ والتفسيقِ: فكذا ها هنا.

#### الثالث:

اختلفوا \_ في أنَّ مانعَ الزكاةِ، هل يقاتلُ؟!

وقضى عمرُ ـ في الحامل : المعترفة بالزُّني: بالرجم (١). وكان ذلك على

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٠) من ج.

<sup>(</sup>١) راجع ج ٥، ص (٢٦ ـ ١٢٥) من هذا الجزء من الكتاب وانظر فتح القريب:

<sup>(</sup>١/ ٤٦) وتفسير القرطبي: (٥/ ٦٨)، والمغني: (٦/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) راجع ما دار في سقيفة بني ساعدة قبل البيعة لأبي بكر ـ رضي الله عنه ـ في الكامل: (٣/ ٢٢٠ ـ ٢٢٤).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٤٢) من س.

 <sup>(</sup>٣) أخرج البيهفي في السنن الكبرى حديث حاطب وأنّه توفي فاعتق من صلى من رقيقه وصام، وكانت له أمة نوبية قد صلت وصامت \_ وهي أعجمية لم تفقه، فلم ترعه إلا بحبلها وكانت ثيباً \_ فذهب إلى عمر \_ رضي الله عنه \_ فحدثه، فشاور عمر \_ رضي الله عنه \_ من حضره من الصحابة فأشاروا عليه برجمها، ثم شاور عثمان فقال له: أراها تستهل به كأنها لا تعلمه، وليس الحدّ إلا على من علمه، فوافقه عمر على ذلك. وقال البيهقيّ: «كان حدّها =

خلافِ النصِّ، ولم يلزمُ تفسيقُ عمر: فكذا ها هنا!

وأمَّا قولُه ـ في الوجهِ الرابع ـ: «إنَّهم اختلفوا في الدماءِ والفروجِ ، والخطأُ فيها كبيرٌ».

قلنا: لا نسلم، فإنه لمّا لم يمتنع أن تكون الأقوال المختلفة صواباً على . مذهبكم \_ فلم لا يجوزُ أن يكونَ الخطأُ فيها صغيراً؟

وقولُه: « لا فرقَ بين القتلِ والغصبِ ـ ابتداءً ، وبين التمكين منهما بالفتوى الباطلة».

قلنا: لا نسلِّم، ولم لا يجوزُ أن يكونَ تمسُّكه في ذلك بما يشبهُ الدليلَ \_ سبباً لسقوط العقاب والتفسيق؟

قلت: أمَّا الجوابُ عن الأوَّلِ:

- فالذي يدلُّ على أنَّه لو كانَ خطأً - لكانَ من الكبائرِ، لا من الصغائرِ (\*): أنَّ تاركَ العملِ بهِ - تاركُ للعمل (١) المأمورِ (١) بهِ ، فيكون عاصياً: فيكون مستحقاً للنار.

# وعن الثاني :

أنَّ غموضَ الأدلَّةِ، وكثرةَ الشبهِ [فيها(٣] \_ ها هنا \_ أقلُّ ممّا في العقليَّاتِ مع أنَّ المخطىءَ فيهاكافر، أو فاسقٌ.

## وعن الثالث:

أَن نقولَ: تركُ البراءةِ والتفسيقِ \_ مع التمكينِ من الفتوى والعمل \_ منقولٌ عن(١) هُؤلاءِ الَّذين نقلتمُ عنهم التصريحَ بالتخطئةِ \_ فلا بدَّ من التوفيق، وقد تعذُّر

في ى: «العمل».
 في ى: «العمل».

(٣) انفردت بهذه الزيادة ح. (٤) زاد في غير ص، ح، ى «غير».

<sup>=</sup> الرجم فكأنه \_ رضي الله عنه دراً عنها حدّها للشبهة بالجهالة ، وجلدها وعزَّرها تعزيزاً » إ فانظر: (٨/ ٢٣٩).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٥) من ح.

صرفُهُ إلى كونِ الخطأ صغيراً \_ لِما بيَّنا فسادَه؛ فإذن: لا طريقَ في التوفيقِ إلّا صرفُ ما نقلناه إلى قسم، وما نقلتموه إلى قسم آخرَ؛ [وذلك لأنّا١١)].

(٣) لا ندَّعي التصويبَ في كلِّ المسائلِ (٣) الشرعيَّةِ. حتى يضرَّنا ما ذكرتمُوه.

أمَّا أنتم \_ فتدَّعون الخطأ في كلِّ الاختلافاتِ، فيضرُّكم ما ذكرناه.

فنحمل التخطئة: على ما إذا وجدَ .. في المسألةِ .. نصَّ قاطعٌ، أو على ما إذا لم يستقص المجتهدُ في وجوه الاستدلال ِ.

وقوله: «إن يكن صواباً فمنَ اللهِ. وإن يكن خطاً فمنيّ ومن الشيطانِ». معناه: إن استقصيتُ في وجوه النظرِ والاستدلالِ فمن اللهِ. وإن قصَّرتُ فَمنيّ ومن الشيطانِ.

وأمّا المعارضةُ الثانيةُ \_ فجوابُها: أنَّ الأنصارَ ما سمعوا ذلك (1) الحديث \_ فلا جرم : لم يستحقوًا التفسيق والبراءة . بخلافِ هذه المسائل : فإنَّ كلَّ واحدٍ \_ من المجتهدين \_ عرف حجّة صاحبه ، واطّلَعَ عليها ، فلو كانَ مخطئاً \_ لكانَ مصراً على الخطأ بعدَ اطّلاعِهِ عليه (1) . فأينَ أحدُ البابين من [الباب(1)] الآخر؟

وهذا هو الجواب \_ أيضاً \_ عن اختلافِهم في مانعي الزكاةِ، وقصّةِ المجهضةِ.

قوله \_ على الوجه الرابع \_ =: «لمّا جازَ أن تكونَ المذاهبُ المختلفة \_ في الدماءِ والفروج \_ خفيّةً، فلِمَ لا يجوزُ أن يكونَ الخطأُ فيها صغيراً، لا كبيراً».

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح.

<sup>(</sup>٢) في غير ح زيادة (و) .

<sup>(</sup>٣) عبارة س، ى: «في كل الاختلافات الشرعية»، وعبارة ح: «في كل الاختلافات من المسائل الشرعية».

<sup>(</sup>٤) لفظ ح: «هذا».

<sup>(°)</sup> في ح: «عليها».

<sup>(</sup>٦) لم ترد الزيادة في آ، ي.

قلنا: قد ذكرنا الدليلَ على أنَّ الخطأ \_ في هذا البابِ \_ لا بدَّ وأن يكونَ كبيراً.

ولأنَّه روي (١) أنَّه عليه الصلاةُ والسلامُ قالَ: «مَنْ سَعَىٰ في دم مسلم، ولو بشَطْر كلمةٍ ـجاءَ يوم القيامةِ \_مكتوباً (٣) بينَ عينيه: آيسٌ من رحمةِ اللهِ (٢)». فهذا وأمثاله \_ من الأحاديث \_ الّتي لا حدَّ لها: يدلُّ على أنَّه لو كانَ المفتي في هذه الوقائع مخطئاً [لكان (٣)] خطؤه كبيرةً، لا صغيرة (٤).

#### وخامسها:

لو كانَ المجتهدُ مخطئاً لما حصلَ القطعُ بكونِ الخطاِ فيهِ مغفوراً، وقد حصلَ ذلك: فهو [ليسَ بمخطىءٍ (٩٠].

# بيانُ الملازمة:

أنَّهُ لوحصلَ القطعُ بكونِ الخطأِ مغفوراً \_ لكانَ في (\*) ذلك الوقتِ \_ إمَّا أن يجوِّزَ المخطىءُ كونَهُ مخلًا بنظرٍ يلزمَّهُ فعلُهُ، أو لا يجوِّزَ ذلك.

<sup>(</sup>۱) في غيرح: «يروى».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٦) من آ.

<sup>(</sup>٣) بلفظ «من أعان على قتل مؤمن بشطر كلمة» الحديث أخرجه ابن ماجة برقم: (٢٩٢٠)، وهو في الجامع الصغير: (٢٨٢/٢)، وفي فيض القدير الحديث: (٨٤٧١)، وفي الفتح الكبير (١٦٤/٣)، وقد ورد لفظ «مكتوباً» بالرفع في السنن وفي بعض نسخ الجامع الصغير وكلاهما صحيح في اللغة، وقال المناوي في الفيض: «. رواه أحمد، وقال: ليس هذا الحديث بصحيح، وقد بالغوا في تضعيفه حتى عده ابن الجوزي في الموضوعات» انظر: (٧٧/٧) منه.

<sup>(</sup>٣) سقطت من س.

<sup>(</sup>٤) عبارة س، آ، ي: «كبيراً، لا صغيراً».

<sup>(</sup>٥) كذا في ـ ص، ح، وعبارة آ: «ليس خطأ»، وفي س، «غير خطأ»، واقتصر في ك على لفظ «خطأ».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٤٣) من س.

فإن لم يجوَّزُ ذلك: كانَ كالساهي عن النظرِ الزائدِ، فلم يكنُ مكلَّفاً بفعلِهِ، وإذا لم يكن مكلَّفاً بفعلِهِ، وإذا لم يكن مكلَّفاً بفعلِهِ ـ لم يستحقَّ العقابَ بتركِهِ: فلا يكونُ مخطئاً؛ وقد فرضَ (\*) مخطئاً. هذا خلفٌ.

وإن جوِّزَ كونُه مخلاً بنظرٍ زائدٍ \_ لم يخل، أِمَّا أن يعلمَ في تلك الحالة: أنَّهُ مغفورٌ له إخلالُه بذلك النظر الزائدِ، أو لا يعلمَ ذلك.

فإن علم ذلك: لم يصع ؛ لأنَّ المجتدَلا يعلمُ المرتبة - التي إذا انتهى إليها غفرَ له ما بعدها؛ لأنَّه إن اقتصر على أوَّل المراتب: لم يغفرُ له ما بعدها، وما من مرتبة ينتهي إليها، إلاّ ويجوزُ أن لا يغفرَ له ما بعدها. ولا تتميزُ (١) بعضُ تلك المراتب من بعض. ولأنَّهُ لو عرف تلك المرتبة - لكانَ مغرى بالمعصية ؛ لأنَّه علم أنَّهُ لا مضرَّة عليه في ترك النظر الزائد، مع كونِه مثاباً (١) عليه.

فثبت: أنَّهُ لا يعرفُ تلك المرتبة، وإذا لم يعرفْها - جوِّز أن لا يُغفرَ له إخلالُه بما بعدَها - من النظر. وجوِّز - أيضاً - في كلِّ مخطى من المجتهدين: أنَّهم ما انتهوا إلى المرتبة - التي (") يغفرُ لهم ما بعدَها؛ وفي ذلك تجويزُ كونهم غير مغفور لهم.

فثبت: أنَّهُ لوكانَ مخطئاً للما حصلَ القطعُ بكونِهِ مغفوراً له ، لكنَّهُ حصل القطعُ بكونِهِ مغفوراً له ، لكنَّهُ حصل القطعُ بذلك ؛ لأنَّهم اتَّفقوا من لدن عصرِ الصحابةِ إلى يومِنا هذا: أنَّ ذلك مغفورً لهم (٤): فعلمنا أنَّ المجتهدَ ليسَ بمخطى ءٍ .

وسادسُها:

قوله عليه الصلاةُ والسلامُ: «أصحابي كالنجوم بِأَيُهم اقتديتُم اهتديتُم»؛ خيَّر الناسَ في تقليدِ أعيانِ الصحابةِ، وكان الصحابةُ() مختلفينَ في المسائلِ، فلو كانَ بعضُهم مخطئاً في الحكم ، أو في الاجتهادِ: لكانَ قد حثَّهم على

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠١) من جـ.

<sup>(</sup>١) في غير ص، ح زيادة: «له».

<sup>(</sup>٢) لفظ س: «مشاقاً». : (٣) في ح زيادة: «لا».

الخطأ والمصير إليهِ. وإنَّهُ لا يجوز (\*).

## وسابعها:

قوله عليه الصلاةُ والسلامُ لمعاذِ، لما رتَّب الاجتهادَ على السنَّة، والسنَّة على الكتاب: «أصبتَ». ؟ حكم بتصويبه \_ مطلقاً \_ ولم يفصل بين حالة وحالة: فعلمنا أنَّ المجتهدَ مصيبٌ على الإطلاق(\*).

# [و(١)] الجوابُ عن الأوَّل :

أنِّ على الحكم دليلاً ظاهراً، لا قطعيًّا(٢).

قولُه: «لزمَ كفرُ تاركِهِ وفسقُهُ بالآيات».

قلنا: عندنا ـ أنَّ المجتهدَ ـ قبلَ الخوض في الاجتهادِ٣): كان تكليفُه أنْ يطلب ذلك الحكم - الذي عيَّنه الله - تعالى - ونصبَ عليه الدليلَ الظاهر.

فإذا اجتهدَ وأخطأً، ولم يصلُّ إلى ذلك الحكم ، وغلبَ على ظنُّه شيءٌ آخر: تغيُّر التكليفُ في حقه، وصارَ مأموراً بأن يعملَ بمقتضىَ ظنُّه.

وعلى هذا التقدير: يكونُ حاكماً بما أنزلَ الله \_ تعالى \_ لا بغير ما أنزلَ الله: فيسقطُ (٤) ما ذكروه \_ من الاستدلال.

وهذا هو الجوابُ (٠): \_ أيضاً \_ عن الحجَّةِ الثانية (١)؛ لأنَّا نسلُّمُ أنَّ المجتهدَ \_ بعد أن اجتهد، وغلبَ على ظنّه: أنَّ الحكمَ كذا \_ فإنَّه يكلُّفُ ٧٧ بأن يعملُ بمقتضى ذلك الظنِّ، وحكمُ الله \_ تعالى \_ [في هذه الحالةِ (^)] في حقَّه ليسَ إلَّا ذلك. لكن لِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: إنَّهُ \_قبلَ الخوض في الاجتهادِ(٩): كانَ مأموِراً

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٦) من ح.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۲۱) من ي.

<sup>(</sup>٢) كذا في ح، ولفظ غيرها: «قطعاً».

<sup>(</sup>٤) في ح: «فسقط».

<sup>(</sup>٦) لفظ ي: «الثالثة»، وهو وهم.

<sup>(</sup>A) هذه الزيادة من ح ..

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٣) لفظ ي: «فكان».

<sup>(</sup>ه) زاد في ح: «الحرف».

<sup>(</sup>۷) في ح، ى: «مكلَّف».

<sup>(</sup>۹) زاد في ى: «و».

بذلك الحكم ِ الَّذي عَيَّنه الله \_ تعالى \_ ونصبَ عليهِ الدليلَ، لكنَّهُ \_ بعدَ الاجتهادِ ووقوع الخطأِ \_ تغيَّر التكليفُ. وما ذكروه لا ينفي هذا الاحتمالَ

فهذه الدلالة منقوضة بما إذا كان النص موجوداً في المسألة والمجتهد طلبة ولم يجده، ثم غلب على ظنه بمقتضى القياس (\*) خلاف ذلك الحكم: وفيان تكليفة في هذه الحالة أن يعمل بمقتضى ذلك القياس، مع انعقاد الإجماع على كونه مخطئاً في هذه الصورة، فما جعلوه جواباً [لهم (۱)] عن هذه الصورة وأسورة - [فهو جواباً عمًا قالوه.

واعلم: أنَّ من المصوّبةِ من منعَ التخطئة (٢) من هذه الصورة. والمعتمد: ما قدّمناه.

وهو الجوابُ عن الوجهِ الثالثِ ـ اللّذي ذكروه [وعن الوجهِ الرابع(٢)]؛ لأنّه إنّما يجبُ البراءةُ والتفسيقُ لو كانَ عاملًا بغير حكم اللهِ \_ تعالى \_ لكنّه بعد(١) الخطأِ مكلّف بأن يعملَ بمقتضى ظنّه، فيكونُ عاملًا بحكم اللهِ \_ تعالى \_: فلا يلزمُ شيءٌ ممّا ذكروه.

# وعن الخامس <sup>(۱)</sup>:

أنَّ المرتبةَ الَّتي ـ عندَها ـ يحكمُ بكونِهِ مغفوراً ـ هي: أن يأتيَ بما يقدرُ عليهِ، من غير تقصير.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٤٤) من س.

<sup>(</sup>١) انفردت بهذه الزيادة ح.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين سقط من ي، وزاد في س، آبعد لفظ «المصوبة» «من».

<sup>(</sup>٤) انفردت بهذه الزيادة ح، وهي زيادة مناسبة لما تقدم، ولما بعدها.

<sup>(</sup>٥) لفظ ح، آ: «عندي».

<sup>(</sup>٦) كذا في ح، آس، وفي النسخ الأخرى: «الرابع».

## وعن السادس(١):

أنَّهُ معارضٌ بقولِهِ عليه (\*) الصلاةُ والسلامُ: «مَن اجتهدَ وأَخطأ ـ فلهُ أَجرٌ واحدُ» (٢).

وأيضاً: فهو خبرُ واحدٍ، وما ذكرناه دلائلُ قاطعةً: فلا يحصلُ التعارضُ. وهو الجوابُ(٢) عن(٩) الوجه السابع(٤).

واعلم: أنَّا نريد أن نتكلُّم في فروع القول ِ بالتصويبِ:

#### مسألةً:

الذين قالوا: ليسَ في الواقعة \_ حكمٌ معيَّنُ، منهم من قالَ [ب٥٠] الأشبه \_ على التفسير الذي لخصناه.

ومنهم من [لم(١)] يقل به. وهو الحقُّ.

#### 냅

أنَّ ذلك الأشبة \_ إمَّا أن يكونَ هو: العملَ بأقوى الأماراتِ، أو غيرة.

فإن كان الأوّل: فأقرى الأمارات \_ إمَّا أن يكونَ موجوداً، أو لا يكونَ:

فإن كان موجوداً: كانَ الأمرُ بهِ وارداً لإجماع (٧) الأمَّةِ على وجوبِ العملِ بأقوى الأمارات؛ فحينتُذِ: يكونُ الحكمُ بذلك الأشبهِ وارداً؛ [وقد فرضناهُ غيرَ وارد علف .

<sup>(</sup>١) كذا في ح، آ، س، وفي النسخ الأخرى: «الخامس».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٧) من آ.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث سيأتي تخريجه بهامش ص (٥٩) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) في جـ، أ زيادة: «بعينه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٢) من ج.

<sup>(</sup>٤) كذا في ح، س، وفي غيرهما: «السادس».

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٦) سقطت الزيادة من ى. (٧) في ى، آ: «اللإجماع».

وإن كانَ أقوى الأمارات غيرَ موجود: لم يكن الأشبه \_ أيضاً \_ موجوداً (١)]؛ لأنًا فرضنا: أنَّ الأشبة \_ هو نَفْسُ أقوى الأمارات.

وأمًّا إن كانَ الأشبهُ [شيئاً <sup>(٢)</sup>] ـ غيرَ العمل باقوى الأماراتِ، فإمَّا أن تكونَ مفسدةً للمكلَّف أو مصلحةً له، أو لا مفسدةً ولَا مصلحةً .

[و<sup>(٣)</sup>] الأوّلُ باطلُ؛ لأنّهُ ليسَ في الأمّةِ أحدٌ يقول: إنّهُ يجبُ أن يكونَ في كلّ واقعة حكم ـ لو نصَّ الله ـ تعالى ـ على الحكم : لنصَّ عليهِ، مع أنّهُ يكونُ مفسدةً .

وأمَّا الثاني \_ وهو أن يكونَ مصلحةً ، فإمَّا أن تجبّ على الله \_ تعالى \_ رعايةً المصالح ، أو لا تجبّ .

فان وجبت: وجبَ عليهِ التنصيصُ على ذلك الحكم ِ؛ ليتمكَّنَ المكلَّفُ من استيفاءِ تلك المصلحةِ.

وإن لم تجبُ عليهِ رعايةُ المصلحةِ: جازَ منهُ تعالى \_ أن ينصَّ على غيرِ ذلك الحكم، وذلك يُبطلُ القولَ بأنَّهُ لو نصَّ على الحاكم \_ لما نصَّ إلَّا عليه \_.

[و(1)] أمّا الثالث \_ وهو: أن يكونَ ذلك الأشبهُ لا مصلحةً ولا مفسدةً \_ فهذا إنّما يمكنُ لو قلنا: إنّهُ لا تجبُ عليهِ [رعاية(١)] المصالح ، وكلُ من قالَ بهذا القول \_ قالَ: إنّهُ لا يتعين عليه تعالى أن يحكمَ على وجه معيّنٍ، بل له أن يحكمَ (٩) كيف شاء، وذلك يمنعُ [من(١)] القول بتعيّن الأشبه .

واحتج القاتلون بالأشبه - بالنصِّ والمعقول:

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من آ.

<sup>(</sup>٢) انفردت ح بهذه الزيادة.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ح، آ.

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٥) لم ترد الزيادة في س.

<sup>(\*)</sup> آخر الوزقة (١٩٧) من ح.

<sup>(</sup>٦) لم ترد الزيادة في آ

أمَّا النصَّ من فقوله عليه الصلاةُ والسلامُ: «إذا اجتهدَ الحاكمُ وأَخطأً من فله أَجرٌ واحدُ (١)»؛ صرَّحَ بالتخطئةِ، وهذه التخطئةُ من ليست لأجل مخالفةِ حكم

(1) بلفظ «إذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد فأخطأ فله أحررً». أخرجه الإمام الشافعيّ في الأم: (٢٠٣/٦، و ٨٥/٧)، وفي جماع العلم: (٧/٤٧، و ٢٦٢، و ٢٧٣)، وفي إبطال الاستحسان: (٢٥٧)، كما أخرجه في الرسالة: (٤٩٤)، وقد قال رضي الله عنه \_ في إبطال الاستحسان. (٢٧٤/٧) «... فإن قال قائل: «أرأيتما اجتهد فيه الممجتهدون كيف الحقّ فيه عند دالله؟ قيل: لا يجوز فيه عند ناوالله تعالى أعلم \_: أن يكون الحق فيه عند الله كلّه إلا واحداً؛ لأنّ علم الله \_ عزّ وجلّ \_ وأحكامه واحدٌ، لاستواء السرائر والعلانية عنده، وأن علمه بكل واحد \_ جلّ ثناؤه \_ سواء.

فإن قيل: من له أن يجتهد فيقيس على كتاب أو سنَّه هل يختلفون ويسعهم الاختلاف؟ . أو يقال لهم \_ إن اختلفوا \_ مصيبون كلّهم أو مخطئون، أو لبعضهم مخطىء وبعضهم صيب؟!

قيل: لا نجوِّز على واحد منهم \_ إن اختلفوا \_ إن كان ممن له الاجتهاد وذهب مذهباً محتملاً أن يقال له: أخطأ مطلقاً؛ ولكن يقال لكل واحد منهم: قد أطاع فيما كلّف وأصاب فيه، ولم يكلّف علم الغيب \_ الذي لم يطلع عليه أحد.

فإن قال قائل: فمثِّل لي من هذا شيئاً؟!

قيل: لا مثال أدلُّ عليه من الغيب عن المسجد الحرام واستقباله: فإذا اجتهد رجلان بالطريقين عالمان بالنجوم والرياح والشمس والقمر فرأى أحدهما القبلة متيامناً منه، ورأى أحدهما القبلة منحرفة عن حيث رأى صاحبه: كان على كل واحد منهما أن يصلي حيث يرى، ولا يتبع صاحبه إذا أدَّاه اجتهاده إلى غير ما أدى صاحبه اجتهاده إليه، ولم يكلف واحد منهما صواب عين البيت، لأنه لا يراه، وقد أدى ما كلف: من التوجَّه إليه بالدلائل عليه !!

فإن قيل: فيلزم أحدِهما اسم الخطأ؟!

قيل: أمّا فيما كلّف فلا، وأمّا خطأ عين البيت فنعم؛ لأنَّ البيت لا يكون في جهتين. فإن قيل: فيكون مطيعاً بالخطأ.

عيل: هذا [مجتهد] يكون مطيعاً بالصواب لما كلّف من الاجتهاد، وغير آثم بالخطأ، إذلم يكلف صواب المغيّب العين عنه، فإذالم يكلّف صواب المغيّب العين عنه، فإذالم يكلّف صواب عينه ثم أورد رحمه الله حديث الباب، وقال فإن قال قائل: فما معنى هذا؟

= قيل: ما وصفت من أنه إذا اجتهد فجمع الصواب بالاجتهاد، وصواب العين - التي اجتهد كان له حسنتان. وإذا أصاب الاجتهاد وأخطأ العين - التي أمر أن يجتهد في طلبها كانت له حسنة، ولا يثاب من يؤدي في أن يخطىء العين، ولا يحسن من يؤدي أن يكف عنه. اهم من الأم: (٧٧٤/٧ - ٧٧٥) وقد ورد نحوه ويشيء من الاختصار في الرسالة (٤٩٤ - ٥٠٥) وقد ورد نحوه ويشيء من الاختصار في الرسالة (٤٩٤ - ٥٠٥) وأحرجه البخاريّ - أيضاً - في الصحيح بنفس اللفظ وبذات الطريق. فانظر هامش فتح الباري: (٣١ / ٢٦٨ - ٢٧٠)، وقد نقل الشارح الحافظ في شرحه له جملة من الأقوال المفيدة والحكم الجليلة التي دل عليها، أو استدل به عليها ومما قال: «...قال ابن العربي: تعلق والحديث من قال: إن الحق في جهة واحدة للتصريح بتخطئة واحد لا بعينه، قال وهي نازلة في الخلاف عظيمة».

وقال المازريّ: تمسّك به كلّ من الطائفتين: من قال: إن الحق في طرفين ومن قال: إن كل مجتهد مصيب؛ أمّا الأولى \_ فلأنه لو كان كلّ مصيباً لم يطلق على أحدهما الخطأ للستحالة الجمع من النقيضين في حالة واحدة

وأما المصوِّبة ـ فاحتجُوا بأنه ـ ﷺ ـ جعل له أجراً، فلو كان لم يصب لم يؤجر.

وأجابوا عن إطلاق الخطأ في الخبر على من ذهل عن النصِّ أو اجتهد فيما لا يسوغ الاجتهاد فيه من القطعيَّات فيما خالف الإجماع. . . وأما من اجتهد في قضية ليس فيها نصَّ ولا إجماع يطلق عليه الخطأ.

قال الحافظ: وأطال المازريّ في تقرير ذلك والانتصار له، وختم كلامه (أي: المازريّ) بأن قال: إنّ من قال: إنَّ الحق في طرفين ـ هو قول أكثـر أهــل التحقيق ـ من الفقهاء والمتكلمين، وهو مروي عن الأئمة الأربعة وإنَّ حكي عن كل منهم اختلاف فيه.

قلت: وقد علمت مذهب الشافعيّ مما تقدم وقال شارح صحيح مسلم في شرحه «المقهم»: الحكم المذكور ينبغي أن يختص بالحاكم بين الخصمين، لأن هناك حقاً معيناً في نفس الأمر يتنازعه الخصمان.

وقال ابن العربي: عندي في هذا الحديث فائدة زائدة \_ وهي: أن الأجر على العمل القاصر على العامل واحد، والأجر على العمل المتعدّي يضاعف. . . فإذا قضى بالحق واعطاه لمستحقه ثبت له أجر اجتهاده وجرى له مثل أجر مستحق الحق، فلو كان أحد الخصمين ألحن بحجته من الآخر فقضى له والحق \_ في نفس الأمر \_ لغيره كان له أجر الاجتهاد فقط.

واقع ؛ [لأنَّا(١)] قد دلَّلنا على أنَّه لا حكم، فلا بدُّ وأن يكون لأجل كونه مخالفاً لحكُم مقدّر ـ وهو الأشبه.

[و(")]أمَّا المعقولُ - فهو: أنَّ المجتهدَ طالبٌ، والطالبُ لا بدَّ له من مطلوب، ولمَّا لم يكن المطلوبُ معينًا وقوعاً: وجبَ أن يكونَ معينًا تقديراً. [و(")] الجوابُ("):

أنَّ ذلك الأشبة، إن كانَ هو العملُ بأقوى الأماراتِ: فهو حقَّ. [وهو قرلُناناً].

وإن كانَ غيره - مع أنَّ الله - تعالى - لم ينصَّ عليه ، ولا أقامَ عليه دلالةً ولا أمارةً - فكيف يكونُ مخطئًا بالعدول عنه ، وكيف ينقصُ ثوابهُ إذا لم يظفَر بما لم يكلَّف بإصابتِه ، ولا سبيلَ له إلى إصابتِه .

وهذا هو بعينه الجوابُ عن الوجهِ المعقولِ.

# مسألة:

القائلونَ بانَّ المصيبَ واحدً \_ احتجُوا:

بأنَّ القولَ بتصويب الكلِّ يفضي إلى وقوع منازعة لا يمكنُ قطعُها، وهذا كما إذا نكحَ رجلُ امرأةً وكانا مجتهدين - ثم قالَ: «أنتِ بائنٌ»، ثم راجعها، الحافظ: قلت: وتمامه أن يقال: ولا يؤاخذ بإعطاء الحق لغير مستحقه، لأنه لم ينعمد ذلك، بل وزر المحكوم له قاصر عليه، ولا يخفى أن محل ذلك أن يبذل وسعه في الاجتهاد وهو من أهله، وإلا فقد يلحق به الوزر إن أخلَّ بذلك. والله اعلم. اهد.

وأخرجه مسلم في صحيحه فانظره بهامش شرحه الإكمال: (١٥/٥) وتأمل ما قاله الشارحان فيه. واحرص على النظر فيما قاله النووي في شرحه عليه ـ أيضاً ـ: (١٣/١٧ - ١٣/١١) ط المصرية. كما أخرجه البيهقي في سننه الكبرى فانظر: (١١٨/١٠) منها، وراجع ص (٢٠) من هذا الجزء من الكتاب.

- (١) لم ترد الزيادة في آ.
- (٢) لم ترد الزيادة في آ. (٣) لم ترد الزيادة في س.
  - (\*) آخر الورقة (٢٤٥) من س.(٤) هذه الزيادة من ح.

والــزوجُ شافعيٌ ـ يرى الـرجعة، والمَـرأةُ حنفيَّةٌ ترى الكنــاياتِ بوائنَ؛ فهــا هنا: الزوجُ متمكِّنُ شرعاً من مطالبتِها بالوطءِ، والمرأةُ مأمورةٌ بالامتناع ِ. وهذه منازعةٌ لا يمكنُ قطعُها.

قالَ المصوّبونَ: هذا الإشكالُ واردُ عليكم [أيضاً(۱)] فإنَّ أهلَ التحقيق \_ منكم (\*) \_ ساعدوا على أنَّه يجبُ على المجتهدِ العملُ بموجبِ ظنَّه \_ إذا لم يعرف كونَه مخطئاً: فهذا الإلزامُ \_ أيضاً \_ واردُ عليكم.

ولمّا كانَ هذا الإِشكالُ وارداً على المذهبين: وجبَ أن نذكرَ تقسيماً في بيانِ الحوادثِ النازلةِ بالمكلّفين: ليظهرَ أنّهُ لا نزاعَ فيها ـ فنقول:

الحادثةُ إمَّا أن تنزلَ بمجتهدٍ، أو بمقلَّدٍ

فإن نزلت بمجتهدٍ ٧٠: فإمَّاأن تختصُّ به، أو تتعلَّق بغيرهِ.

فإن اختصَّت به: عملَ بما يؤدِّيهِ إليهِ اجتهادُه: فإن استوت عندَه ـ الأماراتُ ـ تخيَّر بينها، أو يعاودُ الاجتهادَ إلى أن يظهرَ الرجحانُ.

وإن(\*) تعلَّقت بغيرِهِ ـ فإن كانَ يجري فيه الصلحُ ، نحوَ التنازع في مال ٍ : اصطلحا(\*) فيهِ ، أو(<sup>4)</sup> رجعا إلى حاكم ٍ يفصل بينهما إن وجد .

فإن لم يوجدٌ: رضيا من (٥) يحكمُ بينهما، ومتى حكمَ: لم يكن لهما الرجوعُ عنهُ.

وإن لم يجرِ (٢) الصلحُ فيه \_ كما ذكرنا في مسألةِ الكناياتِ \_: فإنَّهما يرجعانِ إلى من يفصلُ بينهما، سواءً كانَ صاحبَ الحادثةِ [مجتهداً و(٧)] حاكماً، أو لم يكن: فإنَّ الحاكم (٩) لا يجوزُ له أن يحكمَ لنفسِهِ على غيرهِ، بل ينصبُ من يقضى بينهما.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ح، ي. (١) هذه الزيادة من ح، ي.

<sup>(</sup>٢) لفظ ح: «بالمجتهد». " (\*) آخر الورقة (٢٠٣) من ج.

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «عليه» . (٤) في غير ح: «و» .

<sup>(</sup>٥) في غير ح: «بمن».(٦) في ح، ي: «يجز».

<sup>(</sup>٧) انفردت ح بهذه الزيادة. (\*) آخر الورقة (١٨٨) من آ.

وإن كانَ مقلِّداً \_ فإن كانت الحادثةُ تخصهُ: عملَ على ما اتَّفِقَ عليهِ من الفتوى.

وإن اختلفوا: عملَ بفتوى الأعلمَ الأورع . فإن استويا(١): تخيرُ بينهما. وإن كانت تتعلَّقُ بغيره: عملَ كما بيَّنَاه في [حقِّ (١)] المجتهدين .

مسأَّلةً: في نقض الاجتهادِ.

المجتهد إذا تغير اجتهاده - ففيه بحثان:

# الأول (١):

أنَّ المجتهدَ كيفَ يعملُ.

# والثاني:

أنَّ العامِّيَّ - الَّذي عملَ بفتواه - كيفَ يعملُ .

أمَّا الأوَّلُ \_ فنقولُ: المجتهدُ إذا أفضى اجتهادُه إلى (\*) أنَّ الخلعَ \_ فسخٌ ، فنكحَ امرأةً (٤) خالعها ثلاثاً ، ثمّ تغيرً اجتهادُهُ: فإمَّا أن يكونَ قد قضى القاضي بصحَّةِ ذلك النكاحِ \_ قبل تغير اجتهادِهِ ، أو ما قضى بذلك:

فإن كان الأوّل: بقي النكاحُ صحيحاً؛ لأنَّ قضاءَ القاضي، لمَّا اتَّصل بهِ \_\_\_\_\_\_\_ ـ فقد تأكَّد: فلا يؤثِّرُ فيه تغيرُّ الاجتهادِ.

وإن كانَ الثاني: لزمَ تسريحُها، ولم يجزُ له إمساكُها ـ على خِلافِ اجتهادِه.

[و(°)] أمَّا الثاني \_ وهو ما إذا أمسكَ العامِّيُّ زوجتَهُ بفتوى المفتي بأنَّ الخلعَ فسخٌ ، فإذا تغير اجتهاد المفتي \_ فالصحيحُ أنَّهُ يجبُ عليهِ تسريحُها: كما إذا(١)

<sup>(</sup>١) لفظ آ: (استووا».

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من س، آ، ى . (٣) في غير ح: «أحدهما».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۱۲۲) سن ی. ﴿ \$) زاد في ی: «ثمّ».

<sup>(</sup>ه) هذه الزيادة من ح . (٦) في آ، ي : «لو» .

تغيرً اجتهادُ متبوعِهِ عن القبلةِ في أثناءِ الصلاةِ، فإنَّه يتحوَّلُ إلى الجهة الأخرى؛ بخلافِ قضاءِ القاضي، فإنَّهُ متى اتَّصلَ بالحكم المجتهّدِ فيه: استقرَّ.

واعلم: أنَّ قضاءَ القاضي (\*) \_ لا ينتقضُ، بشرطِ أن لا يخالفَ دليلًا قاطعاً (\*)؛ فإن خالفهَ: نقضناهُ (١).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٤٦) من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٨) من ح.

<sup>(</sup>۱) للاطلاع على مذاهبهم في نقض الاجتهاد، وما ينتقض به، وما لا ينتقض به، والأحوال التي يتأكد فيها الاجتهاد فلا يرد عليه نقض ونحو ذلك. انظر: المستصفى: (۲۸۳/۲)، وشرح مختصر ابن الحاجب: (۲،۳۰۲) وإحكام الآمدي: (۲،۳۲۶) ط الرياض، وفصول البدائع: (۲۸۲۸)، والمسلَّم بحاشية المستصفى: (۲۹۲/۲)، وتيسير التحرير (۲۳٤/۶)، وشرح جمع الجوامع بحاشية البنَّاني: (۲/۲۱۲)، وتنقيح الفصول (۱۹۲)، والمدخل لمذهب الإمام أحمد (۱۹۰)، والحاصل: (۹۷۲).

|   | •   |          |   |  |
|---|-----|----------|---|--|
| • |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          | , |  |
|   |     |          |   |  |
|   | •   |          |   |  |
|   |     | <b>b</b> |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   | •   |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   | •   |          |   |  |
| 1 |     |          |   |  |
|   | •   | ,        |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
| 1 |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   | •   |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
| • | · · |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   |     |          |   |  |
|   | 1   |          |   |  |
|   |     |          |   |  |

# الكلام في المفتي والمستفتي

والنظر فيه ـ يتعلق بالمفتي

والمستفتي،

وما فيه الاستفتاءُ.



# القسم الأوَّل في المفتي

## وفيه مسائل:

# مسألة:

إذا أفتى المجتهد (١) بما أدَّى إليهِ اجتهادُه، ثمَّ سئِل ثانياً عن تلك الحادثةِ \_ فإمَّا أن يكونَ ذاكراً لطريق الاجتهادِ الأوَّلِ، أو لا يكونَ :

فإن كانَ ذاكراً له \_ فهو مجتهدً، وتجوزُ له الفتوى.

وإن نسيه: لزمه أن يستأنفَ الاجتهادَ؛ فإن أدَّاه اجتهادُهُ إلى خلافِ فتواه ـ في الأوَّل ِ: أفتى بما أدَّاه اجتهادُهُ إليهِ ثانياً.

ثمّ الأحسن به (٢) أن يعرِّف من استفتاه \_ أوَّلاً \_ أنَّهُ رجعَ عن ذلك القول ؟ لأنَّ [ذلك] المستفتي \_ إنَّما يعوِّلُ على قولِهِ، فإذا تركَ هو قولَهُ: بقي عملُ المستفتى به \_ بعدَ ذلك \_ عملًا من غير موجب.

روي عن (٣) ابن مسعود: أنَّهُ كانَ يقولُ في تحريم أُمِّ المرأة: «مشروطً بالدخول بالمرأة»، فلقي (٤) أصحاب رسول الله ملى الله عليه وسلم وذاكرهم، فكرهوا أن يتزوَّجها: فرجع ابنُ مسعود إلى من كان أفتاه - قال:

<sup>(</sup>۱) زاد في ي: «مرّة».

<sup>(</sup>Y) لفظ آ: «له».

<sup>(</sup>٣) في ی: «أن» .

<sup>(</sup>٤) في آ: «فأتَّى».

«سَأَلتُ أُصحابيَ فكرهوا(١)».

وأمَّا إن لم يستأنفِ الاجتهادَ: لم تجزله الفتوى.

ولقائل أن يقولَ: لمّا كانَ الغالبُ على ظنّه \_ أنَّ الطريقَ الَّذي تمسَّكَ به \_ [أوّلاً (٢)] كان طريقاً قوياً \_ حصلَ له \_ الآنَ \_ ظنَّ أنَّ ذلك القويَّ حقِّ: جازَ له الفتوى به ؛ لأنَّ العملَ بالظنِّ واجبُ.

# مسألة:

[اختلفوا الله عن أنَّ غيرَ المجتهدِ، هل تجوزُ له الفتوى بما يحكيهِ عن الغير؟!

وذهب بعضهم إلى أن لتقييد البنات في الحجور مفهوماً: فلا تحرم إذا لم تكن في الحجر ولو دخل بأمّها وإليه ذهب الظاهريّة. فانظر هذه المذاهب في المغني والشرح الكبير: (٧/٧٠ ٤٧٤٤)، والمحلّى: (٩/٧٧٥ - ٩٧١)، والإشراف: (٩/٧٠٤) ومختصر الطحاويّ (١٠٠/٠)، وتفسير القرطبيّ: (٥/٦٠١)، والملونة: (١٧٧٤) وفقه الإمام سعيد بن المسّيب: (٩/٦٠٣).

(۲) لم ترد في س، ى، آ. (۳) لم ترد الزيادة في ى.

<sup>(</sup>۱) أثر ابن مسعود بطرقه المختلفة أخرجه البيهقي في السنن الكبرى: (١٠٨١٧) وعبد الرزاق في المصنف: (٢٧٣/٦) برقم (١٠٨١١)، و (١٠٨١٩) وابن حزم في المحلّى: (٢٨/٩) المسألة (١٨٦٠)، وابن كثير في تفسيره: (١/ ٤٧٠). هذا: وأهل العلم مطبقون على تحريم أمّهات النساء والربائب اللاتي في الحجور. ومذهب الجمهور: أن مجرّد العقد على البنات يحرِّم الأمهات، ولا تحرم البنات الا بالدخول بالأمّهات والدليل قوله تعالى: فوامهت نسآتكم وربَنبُكم النّي في حُجُورِكم مِن نِسآتكم النّي دخلتم بهنّ، فإن لم تكونُوا دخلتم بهنّ فَلا جُنَاح عَلَيْكم (٢٧ من سورة النساء)، ووجه الدلالة: أن الله - تعالى - ابهم أمهات النساء ولم يشترط لتحريمهن الدخول بالبنات والمعقود عليها داخلة في النساء: فيدخل تحريم أمّها في عموم الآية. أما «الربائب» فقد شرط لتحريمهن الدخول في الأمّهات، ولدذلك لا يحرمن بمجرد العقد على أمّهاتهنّ. وقد خالف بعض العلماء في هذا فاشترط بعضهم الدخول بالبنت - أيضاً - لتحريم الأم، احتجاجاً بأن قيد الدخول يعود على أمّهات النساء والربائب.

فنقولُ: لا يخلو إمَّا أن يحكيَ عن ميَّتٍ، أو عن حيٍّ.

فإن حكى عن ميَّت: لم يجز الاخذُ بقولِه؛ لأنَّهُ لا قولَ للميَّت؛ بدليل انَّ الإجماعَ لا ينعقدُ [مع(١)] خلافِهِ حيّاً، وينعقدُ مع موته. وهذا يدلُّ على أنَّه لم يبقَ له قولٌ بعدَ موته.

فإن قلتَ: فلم صنَّفت(٢) كتبُّ الفقهِ مع فناءِ أربابها.

قلت: لفائدتين:

#### إحداهما:

استفادة طريقِ الاجتهادِ من تصرُّفهم ِ في الحوادثِ(٣)، وكيفيَّةِ بناءِ بعضِها على بعضٍ .

# والأخرى:

معرفةُ المتَّفق عليهِ، من المختلفِ فيه.

ولقائل أن يقول: إذا كانَ الراوي عدلاً ثقةً (\*) متمكّناً من فهم كلام المجتهدِ الذي مات، ثمّ روى للعاميّ قولَه: حصلَ للعاميّ ظنُّ صدقِهِ.

ثم [إذا (1)] كانَ المجتهدُ عدلاً ثقةً: فذلكَ يوجبُ ظنَّ صدقِهِ في تلك الفتوى.

وحينئذ: يتولَّدُ للعامِّيِّ ـ من هذين الظنَّيْنِ ـ ظنُّ أنَّ حكمَ الله ـ تعالى ـ ما روى له هذا الراوي الحيُّ، عن ذلك المجتهدِ الميِّتِ، والعملُ بالظنَّ واجبُّ: فوجبَ أن يجب على العامِّيُّ العملُ بذلك.

وأيضاً: فقد انعقدَ الإجماعُ - في زمانِنا هذا - على جوازِ العمل بهذا النوع

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>۲) لفظ آ،ی: (صدقت).

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «الجواب». (\*) آخر الورقة (٢٠٤) من جـ.

<sup>(</sup>٤) هذه زيادة متعيِّنة لتصحيح الكلام ولم ترد في الأصول.

من الفتوى؛ لأنَّه ليسَ \_ في (\*) هذا الزمان \_ مجتهدٌ، والإِجماعُ حجَّةُ (١).

وأمّا إن حكى عن حيٍّ من أهل الاجتهاد لل فامّا أن يكون سمِعَهُ مشافهةً ، أو يرجعَ فيه إلى كتاب، أو حكاية حال (٢).

[فإن ٣] كان سمعة منه مشافهة : جاز أن يعمل به . وجاز أن يعمل الغير - الفير على الغير المعمل الغير المعلم عن المفتين .

ورجعَ عليٍّ \_ رضي الله عنه \_ إلىٰ حكايةِ المقداد عن رسول ِ الله \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ في شأن المذي(٤).

وإن رجعَ في ذلكَ إلى حكايةٍ من يوثَقُ بقولِهِ: فحكمٌ ذلكَ حكمٌ السماع .

وإن رجع إلى كتاب، فإن كانَ كتاباً موثوقاً به: جرى مجرى المكتوب من جواب [المفتي(٥)] - في أنَّه (١) يجوزُ العملُ به، وإلا فلا؛ لكثرة ما يتَّفقُ من الغلط في الكتب(٩).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٨٩) من آ.

<sup>(</sup>١) اذا لم يكن هناك مجتهدون، فكيف يدعى الإجماع، والإجماع: اتّفاق مجتهدي أمّة محمد - صلى الله عليه وآله وسلّم - وانظر ما ورد في آيات ابن قاسم: (٢٦٩/٤) حول النقل عن الإمام في هذه المسألة.

<sup>(</sup>٢) لفظ آ: «حاك» (٣) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٤) الحديث اخرجه البخاري ومسلم وأحمد وأبو داود. على ما في نيل الأوطار: (٢/٣٢) وهو في البخاري بهامش شرحه الفتح: (٢٠٣/١)، وقال الحافظ - رحمه الله -: «استدل به بعضهم على جواز الاعتماد على الخبر المظنون مع القدرة على المقطوع؛ وهو خطأ، ففي النسائي: أنّ السؤال وقع وعليّ حاضر»، وانظر: (١/٣٥٠ - ٣٢٧) منه، ونصب الراية: (١/٤١)، والدراية: (١/٥١)، وقم (٣٩)، وصحيح ابن خزيمة: (١/١٥)، وشرح معاني الآثار: (١/٥٤ - ٤٧).

<sup>(</sup>٠) ساقط من س.

<sup>(</sup>٦) في س: «يجب». (\*) آخر الورقة (٢٤٧) من س.

# القسم الثاني في المستفتى

## مسألة:

يجوزُ للعامِّيِّ أَن يقلَّد المجتهدَ(١) \_ في فروع ِ الشرع ِ \_ خلافاً لمعتزلة ِ بغدادُ(٢).

وقال الجبّائيُّ: يجوزُ ذلك \_ فيما كانَ من مسائل الاجتهادِ (٣) .

#### لنا وجهان :

# الأوّل :

إجماعُ الأمَّةِ \_ قبلَ حدوثِ المخالفِ؛ لأنَّ العلماءَ في كلِّ عصرٍ لا ينكرونَ على العامَّةِ الاقتصارَ على مجرَّدِ أقاويلهم، ولا يلزمونَهم أن يسألوهم عن وجهِ اجتهادهم.

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «المجتهدين».

<sup>(</sup>۲) أمثال بشر بن المعتمر المتوفى (۲۱۰هـ)، وأحمد بن أبي دؤاد المتوفى (۲۲۰هـ)، وثمامة بن الأشرس المتوفى (۲۱۲هـ) وجعفر بن مبشر المتوفى (۲۳۲هـ) وجعفر بن حرب المتوفى (۲۳۲هـ) ويحيى الأسكافي المتوفى (۲۲۰هـ) وغيرهم، وأبي القاسم، وعبدالله بن أحمد بن محمود البلخي الكعبي من الطبقة الثامنة توفى سنة (۲۹۱هـ).

<sup>(</sup>٣) زاد في ى: «دون ما لم يكن من مسائل الاجتهاد»، ونحوه في آغير أنّه أبدل: «لم يكن» بـ «ليس».

#### الثاني:

[أنّ(١)] العامّي إذا نزلت به حادثة \_ من الفروع \_ فإمّا أن لا يكونَ مأموراً فيها بشيء؛ وهو باطلٌ بالإجماع؛ لأنّا نلزمُهُ إلى قولَ العلماء، والخصمُ يلزمهُ الرجوعَ إلى الاستدلال ِ.

وإمَّا أَن يَكُونَ مَأْمُوراً فيها بشيءٍ، وذلك: إمَّا بالاستدلال أو بالتقليدِ.

والاستدلالُ باطلَ ؛ لأنَّهُ إمَّا أن يكونَ هو التمسُّكَ بالبراءةِ الأصليَّةِ ، أو التمسُّكَ بالأدَّلة السمعيَّة .

والأوّلُ باطلُ بالإجماع .

' والثاني ـ أيضاً ـ باطلٌ ؛ لأنَّهُ لو لزمَهُ أن يستدلُّ ـ لم يخلُ من أن يلزمَه ذلك حينَ كمُلَ عقلهُ ، أو حينَ حدثت الحادثَةُ .

والأوَّلُ باطلٌ؛ لوجهين:

#### أحدُهما:

أنَّ الصحابةَ ما كانوا يلزمونَ من لم يشرعْ في طلبِ العلم ، ولم يطلب رتبة المجتهد ـ في أوَّل ما يكملُ عقلهُ.

#### وثانيهما:

أنَّ وجوبَ ذلك [عليه(٢)] يمنعهُ من الاشتغال ِ بأمورِ الدنيا، وذلكَ سببٌ لفسادِ العالم .

والثناني \_ أيضاً \_ باطلُ؛ لأنَّه يقتضي أن يجبّ عليهِ اكتسابُ صفةِ المجتهدين \_ عند نزول ِ الحادثةِ ؛ وذلك غيرُ مقدور له .

ولقائل أن يقول ـ على هذا الوجه ـ: القائلونَ باللهُ لا يجوزُ التقليدُ ـ في الشرع ـ لا يقول ـ على هذا الوجه ـ: القائلونَ بالقياسِ ، ولا يجوِّزونَ التمسُّكُ بالظواهر المحتملةِ .

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من آ، ولفظ ي: «عليهم»، ولم ترد في غيرهما.

وإذا كان كذلك: سهلَ الأمرُ عليهم؛ فإنَّهم قالوا: قد تقرَّر في عقلِ كلِّ عاقلِ: أنَّ الأصلَ في اللَّذَاتِ: الإباحةُ، وفي المضارِّ: الحرمةُ. فإن جاءَ في بعض الحوادثِ نصُّ قاطعُ المتنِ، قاطعُ الدلالةِ عوجبُ تركَ ذلك الأصلِ العقليُّ: قلنا به.

وإن لم يوجدُ ذلك: وجبُ البقاءُ على حكم العقل.

وإذا ثبتَ هذا \_ فالعامِّيِّ إذا وقعت له واقعةً ، فإمَّا أن يكونَ فيه شيءٌ من الذكاءِ ، أ [و لا يكون ، بل(١)] يكون في غاية البلادةِ (١) .

فإن كانَ فيهِ شيءٌ من الذكاءِ: عرف حكم العقلِ فيهِ.

وإن كان في غايةِ البلادةِ ٣٠ : نبُّهه المفتي على حكم العقل ِ.

وليسَ لأحدٍ أن يقولَ: الاشتغالُ بذلك يمنعُهُ عن عملِ المعاشِ ؛ لأنَّهُ إذا جازَ تكليفُهُ بمعرفةِ الأدلَّةِ الدقيقةِ \_ في مسائلِ الأصولِ ، ولا يمنعُهُ ذلك عن المعاش : فكيفَ تمنعُهُ معرفةُ هذا القدرِ من طلب المعاش ؟!

ثمّ إذا عرفَ العاميُّ (\*) حكمَ العقلِ ، وأنَّ ما في الواقعةِ نصَّ \_ يوجبُ تركَ العمل بحكم العقلِ ، قاطعُ الدلالةِ: نبَّهه المفتي عليهِ. ولا حاجةَ في فهم مثل هذا النص إلى تدقيقِ يمنعُهُ من عمل المعاش .

وإن لم يوجدُ فيهِ مثلُ هذا النصُّ: وجبَ عليهِ العملُ بحكم العقل.

فثبت: أنَّ المنعَ من التقليدِ إنَّما يصعبُ على قول ِ من يوجبُ العملَ بالقياس وخبر الواحدِ.

أمَّا من لا يقولُ بذلك \_ فلا صعوبة عليه الْبتَّة .

وأيضاً \_ فهذه الدلالةُ لو صحَّت: لوجبَ القولُ بجوازِ التقليدِ في مسائلِ الأصولِ ؛ لأنَّا نعلمُ أنَّ الوقوفَ على تلك الدلائلِ \_ لا يحصلُ إلاَّ (\*) بعدَ الكدَّ

<sup>(</sup>١) ساقط من ي.

<sup>(</sup>٢) لِفظ آ: «البلاهة». ، (٣) في آ: «البلاهة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٥) من جـ. (\*) آخر الورقة (٢٤٨) من س.

الكثيرِ ونحن نعلمٌ من حال ِ الصحابةِ: أنَّهم ما كانوا يلومونَ (١) من لم يتعلَّم علمَ الكلام \_ في أوِّل زمانِ بلوغِهِ.

وأيضاً: الاشتغالُ بتحصيلِهِ ـ يمنعُ من الاشتغال ِ بأمرِ المعاش ِ.

أجابوا: بأنَّ الَّذي يجبُ على المكلَّفِ معرفةً أدلَّةِ التوحيدِ والنبوَّةِ (\*) على طريقِ التفصيلِ. ومعرفةُ تلكَ الأدلَّةِ على سبيلَ الإجمالِ \_ أمرُ سهلَ هيِّن، يحصلُ بأدنى سبب (١)؛ بخلافِ الاجتهادِ في فروعِ الشرع \_ فإنَّهُ لا بدَّ فيه من علوم كثيرةٍ، وتبحُّرٍ شديدٍ.

واعلم: أنَّ هذا القرقَ \_ إنَّما يتلخص (٣) إذا سلَّمنا لهم الفرقَ بين مباحث الجملة ومباحث التفصيل .

وعندي: أنَّ هذا الفرق \_ باطلٌ؛ وذلك: لأنَّ الدليلَ إذا كانَ مركَّباً \_ مثلًا \_ مثلًا من مقدّماتٍ عشر (أ) ، فالمستدلُّ إن كانَ عالماً بها \_ بأسرها \_ وجب حصولُ العلم النظريِّ له \_ لا محالةً ؛ و [إن (٥)] امتنعت الزيادةُ عليه ؛ لأنَّ تلكَ المقدِّماتِ العشرَ إذا كانت مستقلَّةً بالانتاج ، فلو انضمَّت مقدِّمةٌ أخرى إليها: استحالَ أن يكون لها أثرٌ \_ ألْبَتَّةً .

وأمَّا إن لم يحصل العلمُ \_ بأسرها \_ مثلُ أن يحصلَ (١) العلمُ بتسع منها، ولم تكن المقدِّمةُ العاشرةُ معلومةً بالضرورةِ، ولا بالدليل ، بل مقبولةً \_ على سبيل التقليدِ: فتكونُ النتيجةُ المتولِّدةُ عن مجموع تلك العشر تقليداً، لا يقيناً.

فَتْبَتَ: أَنَّ التمسُّكَ بالدليل (٧) \_ لا يقبلُ الزيادةَ والنقصانَ ٱلْبَتَّةَ.

مثاله - أنَّهم يقولونَ : صاحبُ الجملةِ - يكفيه الاستدلالُ بحدوثِ الحوادثِ

<sup>(</sup>۱) لفظ س، ى: «يلزمون». ﴿ ﴿ الْحُورِ الْوَرَقَةُ (١٩٠) مِن آ.

<sup>(</sup>٣) في آ، ى: «سعى». (٣) لفظ س: «يتخلّص».

<sup>(</sup>٤) في ى، آ: (عشرة). (٠) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٢) لفظ آ، ي «حصل». (٧) في ي: «بالدلائل».

من البرقِ والرعدِ، والحرِّ والبردِ على وجودِ الصانع .

فنقولُ: هذا لا يكفي ؛ لأنَّا نقولُ: هذهِ الحوادثُ لا بدَّ لها من مؤتِّرٍ، وذلك المؤثّرُ \_ يجبُ أن يكون فاعلًا مختاراً.

أمَّا المقدِّمةُ الأولى \_ فمعلومةٌ [للعوام (١)].

وأمّا الثانية \_ فغيرُ معلومةٍ لهم؛ لأنّهُ ما لم يثبت أنَّ ذلكَ (\*) ليسَ أثراً لمؤثّر موجبِ: لم يجب [أن يكون (٢)] إسنادُه إلى المختار. فإذا قطعَ العامّيُ \_ بأنَّ ذلكَ المؤثّرُ يجبُ أن يكونَ مختاراً، من غير دليل عليه: كان مقلّداً (٣) \_ في هذه المقدّمةِ، وإذا كانَ مقلّداً فيها: لم يكن محقّقاً في النتيجةِ.

وأيضاً: إذا رأى حدوث فعل خارقٍ للعادةِ على يدِمدَّعي النبوَّة، فلو قطعَ عند ذلك بنبوَّتهِ: كانَ ذلك تقليداً؛ لأنَّ قبلَ الدليل يجوزُ أن يكونَ ذلك الحادثُ ليسَ فعلاً لله تعالى من بل خاصيَّةً لنفس الرسول ، أو خاصيَّةً [لدواءِ، أو فعلاً (1)] من أفعال الجنِّ.

وبتقديرِ أَنْ يَكُونَ فَعَلاً للهِ \_ تعالى ، لكن يَجُوزُ أَنْ لا يَكُونَ اللهِ \_ تعالى \_ فيه غرضٌ.

وإن كانَ له فيه غرضٌ: جازَ أن يكونَ ذلك الغرضُ شيئاً سوى التصديق، فلو قطعَ العاميُّ بأنَّ ذلك الفعلَ الخارقَ للعادةِ، لا بدُّ وأن يكونَ \_ دالاً على صدقِ المدَّعي من غير دليل يدلُّ على فسادِ هذه الأقسام ِ: كان مقلِّداً \_ في اعتقادِ هذه المقلِّمةِ، فلم يكنُّ محقِّقاً في النتيجةِ.

فظهرَ بهذا فسادُ ما قالوه ـ من الفرقِ بينَ صاحب الجملة، وبين صاحب التفصيل .

وحينائدٍ: لا يبقى إلا أحدُ أمرين: إمَّا أن يقالَ: بأنَّ الإحاطة بأدلَّة الدين \_

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من س، آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٦٩) من ص. (٢) ساقط من آ.

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «تقليداً». (٤) ساقط من ي.

على تفصيلِها وتدقيقها \_ شيءُ سهلٌ هيِّن، وذلك مكابرةً.

وإمَّا أَن يَقَالَ: يَجُوزُ فَيهِ التَقَلَيدُ - كَمَا جُوَّزُوا فِي فَرُوعِ الشَّرِعِ التَقَلَيدُ. وحينئذِ: لا يَبقى(١) بينهما فرق أَلْبَتَّةَ.

واحتجّ منكرو التقليد في فروع الشرع بأمورٍ:

#### أحدُها:

قولِهُ تعالى: ﴿وَأَنْ تَقُولُواْ عَلَى آللهِ مَالاً تَعْلَمُونَ﴾ ١٠٠ .

#### وثانيها:

أَنَّ الله \_ تعالى \_ ذَمَّ أهلَ التقليدِ (\*) بقولهِ تعالى: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ ﴾ (\*).

## وثالثُها:

قول عليه الصلاة والسلام: «طَلَبُ العلمِ فريضة على كلَّ مسلم ومسلمة (٤)» توافقنا على خروج بعض العلوم عن هذا العموم: فبقي العلمُ بفروع الشرع وأحكامه.

#### ورابعها:

القولُ بَجوازِ التقليدِ \_ يفضي إلى بطلانِهِ ؛ لأنَّهُ يقتضي جوازَ تقليدِ من يمنعُ

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «يَكُونُ».

<sup>(</sup>٢) الآية (١٦٩) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>١٠) أخر الورقة (٢٤٩) من س.

<sup>(</sup>٣) الآية (٢٢) من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه ابن عدي والبيهقي في الشعب، والطبراني في الصغير، والأوسط والخطيب في التاريخ بسند صحيح.

كما أخرجه ابن ماجه بسند ضعيف وآخر صحيح. على ما في الفتح الكبير: (٢١٣/٢)، وانظر فيض القدير: (٢٦٧/٤)، ومجمع الزوائد: (١١٩/١)، والمقاصد الحسنة الحديث رقم (٦٦٠)، وكشف الخفا الحديث رقم (١٦٦٥).

كما أخرجه الخطيب في والرحلة في طلب الحديث، ص (٧٦).

من التقليدِ: وما يفضي ثبوتُهُ إلى عدمِهِ - كانَ باطلًا.

#### وخامسها:

قول عليهِ الصلاةُ والسلامُ: «اجتهدوا فكلَّ ميسَّرٌ لما خُلِقَ له»(١)؛ أمرُّ بالاجتهادِ مطلقاً.

### وسادسُها:

أنَّ العاميِّ إذا قلَّدَ - [لم (٢)] يأمن [من (٣)] جهل المفتي وفسقِهِ: فيكونُ فاعلًا للمفسدة.

## وسابعُها:..

لو جاز التقليد - في فروع الشرع - لكان ذلك لأنّه (٤) حصلت أمارات توجب ظنَّ صدق المفتي، وهذا المعنى قائم - في أصول الدين: [فوجب الاكتفاء بالفتوى في الأصول أيضاً (٥)].

# والجوابُ عن الأوَّل :

أنَّهُ منقوضٌ بكلُ ظنِّ وجبَ العملُ بهِ: كما في أحوال الدنيا، وقيم المتلفات، وأروش الجنايات. وبخبر الواحد والقياس \_ إن سلّموا جواز العمل بهما.

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث طويل أخرجه البخاري في الجنائز فانظر هامش فتح الباري: (۱۷۹/۳)، من طريق عليّ - كرم الله وجهه - كما أخرجه في القدر فانظر: (۱۲۹/۲۱)، من طريق عمران ببعض وأخرجه مسلم في القدر عن عليّ - كرم الله وجهه - بزيادة، كما أخرجه من طريق عمران ببعض تغيير لفظيّ. فانظر صحيحه: (۱۲/۰۱ - ۱۹۸) ط المصرية، واللؤلؤ والمرجان الحديث رقم (۱۲۹۷، ۱۲۹۸)، وفيض القدير: (۱۲/۲ - ۱۳)، وكشف الخفا الحديث رقم (۲۰۲/۱)، والفتح الكبير: (۲۰۲/۱)

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في آ. (٤) زاد في آ: «لما».

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفتين ساقط من ي.

# وعن(\*) [السادس والسابع(<sup>()</sup>):

أن نذكرً (") الفرقَ - الَّذي تقدُّمَ.

وأمَّا الدليلُ على أنَّ للعاميِّ أن يقلِّدَ في مسائلِ الاجتهادِ، وغيرِ مسائلِ الاجتهادِ، وغيرِ مسائلِ الاجتهادِ -: أنَّا لو كلَّفناهُ أن يفصلَ بين البابين - لكُنَّا قد الزمناهُ أن يكونُ من أهلِ الاجتهادِ ؛ لأنَّهُ إنَّما يفصلُ بينهما أهلُ الاجتهادِ : فيعودُ المحذورُ المذكورُ .

# واحتج المخالف:

بأنَّ ما ليسَ من مسائل الاجتهادِ \_ فالحقُّ فيها واحدٌ، فلو قلَّدنا فيها: لم نامن أن نقلِّد في خلافِ الحقَّ، وليسَ كذلكَ مسائلُ الاجتهادِ؛ لأنَّ كلَّ قول ِ فيها حقًّ.

# [و(1)] الجوابُ:

أنَّا لا نأمنً \_ أيضاً \_ في مسائل ِ الاجتهادِ أن لا يجتهدَ المفتي [أويقصِّرَ<sup>(1)</sup>] في اجتهادِهِ، أو يفتيَهُ بخلافِ اجتهادِهِ .

فإن قلتم: إنَّ مصلحةَ العامّي - هو أن يعملَ بما يفتيهِ المفتي .

قلنا: وكذلكَ الأمرُ في تقليدِهِ \_ فيما نحن فيه \_ وإن كانَ غيرَ مصيبٍ.

## مسألةً:

في شرائط الاستفتاء<sup>(٥)</sup>.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩١) من آ.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ض، آ.

<sup>(</sup>٢) في ى: «بذكر». ولعل الإمام المصنف لم ير فيما ذكر المعترض من وجوه ما يستحق أن يقف عنده فاقتصر على هذا الجواب الاجمالي عن الأول والسادس والسابع.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من جه، آ، ي. (٤) هذه الزيادة من س، آ، ي.

 <sup>(</sup>٥) قال الإمام النووي: «بجب عليه (أي: على المستفتي) - قطعاً - البحث الذي يعرف
به أهليّة من يستفتيه للإفتاء، وإذا لم يكن عارفاً بأهليّته فلا يجوز له استفتاء من انتسب الى
العلم، وانتصب للتدريس والإقراء وغير ذلك من مناصب العلماء بمجرّد انتسابه وانتصابه =

اتَّفقوا: على أنَّهُ لا يجوزُ [له(۱)] الاستفتاءُ إلاّ إذا غلبَ على ظنِّهِ أنَّ من يفتيه من أهل الورع ؛ وذلك إنَّما يكونُ إذا رآه منتصباً للفتوى ـ بمشهدِ الخلق، ويرى اجتماعَ المسلمين على سؤالِه.

واتَّفقوا: على أنَّهُ لا يجوزُ للعامِّيِّ أن يسألَ من يظنَّه غيرَ عالم ، ولا متديِّن. وإنَّما وجبَ عليهِ ذلك ـ لأنَّهُ بمنزلةِ نظر المجتهدِ في الأماراتِ.

ثمَّ ها هنا بحثُ \_ وهو: أنَّ أهلَ الاجتهادِ إذا أفتوهُ، فإن اتَّفقوا على فتوى: لزم المصيرُ إليها.

وإن اختلفوا، فقالَ قومٌ: وجبَ عليهِ الاجتهادُ في أعلمهِم وأورَعِهم؛ لأنَّ ذلك طريقُ قوَّة ظنَّه يجري مجرى قوِّة ظنُّ المجتهد.

وقالَ آخرونَ: لا يجبُ عليهِ هذا الاجتهادُ؛ لأنَّ العلماءَ في كلَّ عصرٍ لا ينكرونَ على العوام تركَ النظر ـ في أحوال العلماءِ.

ثم \_ بعدَ الاجتهادِ \_ إمَّا أن يحصلَ ظنَّ الاستواءِ مطلقاً، أو ظنَّ الرجحانِ مطلقاً، أو ظنُّ رجحانِ كلِّ واحدٍ \_ منهما \_ على صاحبِهِ \_ من وجهٍ ، دون وجهٍ .

فإن حصلَ ظنُّ الاستواءِ \_ مطلقاً \_ فها هنا طريقان :

أحدُهما \_ أن يقالَ:

هذا لا يجوزُ وقوعةً: كما لا يجوزُ استواءُ أمارتي الحلِّ والحرمةِ.

والآخر \_ أن يقالَ:

يسقطُ عنهُ التكليفُ؛ لأنَّا جعلنا له أن يفعلَ ما يشاءً.

<sup>=</sup> لذلك . . وإن لم يجد في بلده من يصلح لأن يستفتيه \_ وجب عليه الرحيل إلى من يفتيه وإن بعدت داره» . انظر المجموع: (١/ ٥٤) قلت: ومن هنا يتضح أنه لا يجوز لأحد قبول فتاوي أولئك الضالين من علماء النسوء \_ الذين يضعون أنفسهم في خدمة الحكام الكافرين والمنحرفين والملحدين، ويصدرون الفتاوى في دعوة الناس لطاعتهم في معصية الله، ومجاراتهم في انحرافاتهم عن سبيل الله، ودعم أنظمتهم الكافرة أو الفاسقة أو الظالمة.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ي.

وأمَّا إذا حصلَ ظنُّ الرجحانِ \_ مطلقاً: تعيَّنَ العملُ به .

أمًّا إذا حصلَ ظنُّ رجحانِ كلِّ واحدٍ منهما على صاحبِهِ من وجهٍ دون وجهٍ ، فها هنا صورٌ:

#### إحداها:

أن يستويا في (\*) الدين، ويتفاضلا في العلم : فمنهم من خيره.

ومنهم من أوجب الأخذَ بقول ِ الأعلم ِ. وهو الأقرب؛ لمزيَّتِهِ، ولهذا يقدّم في [إمامة(١)] الصلاة.

## وثانيتُها:

أن يتساويا في العلم ِ، ويتفاضلا في الدِّين؛ فها هنا: وجبّ الأخذُ بقول ِ الأدين.

# وثالثها :

أَنْ يَكُونَ أَحَدُهُمَا أَرْجَحَ فِي عَلَمْهِ، فَقَيلَ: يَؤْخَذُ بِقُولَ ِ الأَدْيَنِ.

والأقرب: [ترجيحُ (٢)] قول الأعلم ؛ لأنَّ الحكم مستفادٌ من علمِهِ، لا من (٠) ديانته .

فإن قلت: [العاميّ (٣)] ربَّما اغترّ بالظواهر، وقدَّمَ المفضولَ على الفاضل ؛ فإن جازَ له أن يحكمَ بغير بصيرةٍ - في ترجيح بعض العلماءِ على بعض (٩) - فليجز له أن يحكمَ في نفس المسألةِ بما يقعُ له: ابتداءً، وإلا فأيُّ فرقً بينَ الأمرين؟

قلت: من مرض له طفل \_ وليس له طبيب، فإن سقاه دواءاً برأيه: كان \_ [متعدّياً (٤)] مقصّراً ولو راجع طبيباً: لم يكن مقصّراً.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۵۰) من س. 💮 (۱) هذه الزيادة من س، آ، ي.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٧٤) من ي. (٣) انفردت بهذه الزيادة جـ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۰۷) من جه. (\$) انفردت بهذه الزيادة ي، آ.

فإن كانَ في البلدِ طبيبان ـ وقد اختلفا في الدواءِ، فخالفَ الأفضلَ. عدُّ مقصِّه أَ.

ثمَّ إنَّه يعلمُ كونَّ أحدِهما - أعلم من [الآخر بـ(١)] الإخبار، وبإذعان المفضول له، وبأمارات تفيدُ غلبةَ الظنِّ: فكذلك في حقَّ العلماءِ - يعلمُ الأفضلُ بالتسامع والقرائن، دون البحثِ عن نفس العلم . والعامِّيُّ أهلَ له - فلا ينبغي أن يخالُف الظنَّ بالتشهيِّ.

#### مسألة :

الرجلُ الّذي تنزل به الواقعةُ \_ فإمّا أن يكونَ عامّيّاً صِرفاً، أو عالماً لم يبلغُ درجةَ الاجتهادِ، أو عالماً بلغَ درجةَ الاجتهادِ.

فإن كان عامَّيًّا صرفاً: حلَّ له الاستفتاءُ.

وإن كان عالماً ـ بلغَ درجةَ الاجتهادِ، فإن كانَ قد اجتهدَ وغلبَ على ظنّهِ حكم ـ فها هنا: أجمعوا على أنّهُ لا يجوزُ له أن يقلّدَ مخالفهُ، ويعملَ بظنّ غيرِهِ.

أمًّا إذا لم يجتهد \_ فها هنا \_ قد اختلفوا:

فذهبَ أكثرُ أصحابنًا \_ إلى أنَّهُ لا يجوزُ [للعالم(١)] تقليدُ العالم الْبتَّةَ.

وقال أحمد بن حنبلَ وإسحاقُ بن راهويه وسفيانُ الثوريِّ .. رحمهم الله .. بجوازه مطلقاً .

ومن الناسِ من فصَّلَ، وذكرَ فيه وجوهاً:

#### أحدُها:

أنَّه يجوزُ لمن بعدَ الصحابةِ \_ تقليدُ الصحابةِ . ولا يجوزُ تقليدُ غيرِهم . وهو القول [القديم (٣)] للشافعيّ رضي (٠) الله عنه (٤).

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) لم ترد هذه الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٣) لم ترد في ي. (\*) آخر الورقة (١٩٢) من آ.

<sup>(</sup>٤) قال الإمام الشافعيّ في رسالته البغداديّة القديمة: ١ . . . وهم (يعني: الصحابة) =

#### وثانيها:

أنَّهُ يجوزُ تقليدُ العالم للأعلم . وهو قولُ محمَّدِ بنِ الحسنِ. رحمه الله .

# وثالثُها :

أنَّهُ لهُ التقليدُ فيما يخصُّه، دون ما يفتي به.

#### ورابعها:

أنَّه يجوزُ [له التقليد(١)] فيما يخصُّهُ، إذا كان بحيثُ لو اشتغلَ بالاجتهادِ - لفاتّهُ الوقتُ. وهو قولُ ابن سريج (١).

#### لنا وجهان:

## الأوّل :

أنَّ هذا المجتهدَ أُمرَ بالاعتبارِ \_ في قوله تعالى: ﴿فَأَعْتِبَرُواْ يَسَأُولِي الْمُعَالَّ مِنْ عَاصِياً: فِيستحقُّ الْأَبْصَلْ رِهِ، فيكونُ عاصياً: فِيستحقُّ النارَ.

(4) تُرِكَ العملُ به \_ في حقّ العاميّ، لعجزِهِ عن الاجتهادِ: فيبقى معمولاً ، به في حقّ المجتهدِ.

<sup>=</sup> فوقنا في كلّ علم واجتهاد وورع وعقل وأمر استدراك به عليهم وآراؤهم لنا أحمد وأوْلَى بنا من رأينا . . . وبعد أن ذكر \_ رحمه الله \_ من فضائلهم الكثير قال: فهل يستوي تقليد الكثير هؤلاء وتقليد من بعدهم ممن لا يدانيهم ولا يقاربهم ؟!! انظر إعلام الموقعين: (٢٦١/٣ - ٢٦٢)، وأدب القاضي: (١٠/ ٢٠٢)، وراجع مجموع الفتاوى: (٢٠/ ٢٠٣ - ٢٠٤)، ولمعرفة مذهب الإمام أحمد \_ بخصوصه \_ انظر مسائل الإمام أحمد (٢٧٦) حيث روى أبو داود عنه أنّه يقول: « . . . الاتباع أن يتبع الرجل ما جاء عن النبيّ \_ ﷺ \_ وعن أصحابه، ثم هو من بعد في التابعين مخيّر » . انظر كتابنا في الاجتهاد: (١٢٦).

<sup>(</sup>١) ساقط من ي، آ.

<sup>(</sup>۲) انظر مجموع الفتاوى: (۲۰٤/۲۰).

<sup>(</sup>٣) الآية (٢) من سورة الحشر.

<sup>(\$)</sup> في غير آ: (يترك).

#### الثاني:

أنَّهُ متمكِّنُ من الوصولِ إلى حكم المسألة - بفكرته: فوجب أن يحرم عليه التقليدُ - كما في الأصول ؛ والجامعُ: وجوبُ الاحترازِ عن الضررِ المحتمل عند القدرة على الاحتراز عنه.

فإن قلت: المعتبر ـ في الأصول \_ (١) اليقين ، وأنَّهُ لا يحصل بالتقليد : بخلاف الفروع فإنَّ البغية فيها ـ الظنّ ، ويمكن حصولُه بالتقليد ؛ ولذلك جازَ للعاميّ ن يقلّد في الفروع ، دونَ الأصول ِ.

وأيضاً: فما ذكرتموه \_ ينتقض بقضاءِ القاضي، فإنَّهُ لا يجوزُ خلافُهُ \_ وإن كانَ متمكِّناً من معرفةِ الحكم ِ، فإنَّه (٢) لا معنى للتقليدِ إلا وجوبُ العمل ِ عليهِ من غير حجَّةٍ.

وينتقضُ \_ أيضاً \_ بمن دنا من رسول ِ الله \_ صلى الله عليه وسلَّم (\*) \_ فإنّه متمكِّنُ من الوصول ِ إلى حكم المسألةِ، معَ أنّهُ يجوزُ أنْ يسألَ من أخبرَ عن رسول ِ الله \_ صلى الله عليه وسلَّم.

# قلت: أمَّا الجوابُ عن الأول \_ فهوَ:

أنًا إنَّما أو جُبنا على المكلِّف - تحصيلَ اليقين ؛ لأنَّهُ قادرٌ، والدليلُ حاضرٌ: فوجبَ عليهِ تحصيلُهُ - اخترازاً عن الخطأِ المحتمل .

وهذا المعنى حاصلٌ - في مسألتنا - لأنَّ المكلَّفَ [قادرٌ و٣)] الدليلُ المعيِّن للظنِّ الأقوى حاصلٌ: فوجبَ عليهِ تحصيلُهُ - احترازاً عن الخطأِ المحتملِ في الظنِّ الضعيفِ.

## وعن الثاني:

أنَّهُ لمَّا دلَّتْ الدلالةُ على أنَّ الحكم \_ الَّذي قضى بهِ القاضي \_ لا يمكنه

(٣) أبدلت في آبر (٣).

 <sup>(</sup>۱) زاد آ: «وهو».

<sup>(</sup>۲) في ى: «لأنه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٥٠) من س.

نسخُهُ بالاجتهادِ: فلم يكن العملُ بهِ تقليداً [بل(١)] عملًا بذلك الدليلِ .

#### وعن الثالث:

أنَّه (٢) لا نسلَّمُ جوازَ الاكتفاءِ بالسؤال ِ من غيرِ الرسول ِ ـ صلى الله عليه وسلَّم ـ عندَ القدرةِ .

واحتج المخالفُ ـ بأمورٍ:

#### أحدها:

قولَهُ تعالى: ﴿فَسْتَلُواْ أَهْلَ آلذَّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ ٣ والعالمُ قبلَ أن يجتهدَ لا يعلمُ: فوجبَ أن يجوزَ لهُ السؤالُ.

#### وثانيها:

قولُـه تعـالى: ﴿ أَطِيعُـوا آللَهُ وَأَطْيعُـوا آلرَّسُولَ وَأُولِي آلاَّمُرِ ( ) مِنكُمْ ﴾ ؛ والعلماءُ من أولي الأمر، لأنَّ أمرَهم ينفذُ على الامراءِ والولاةِ.

## وثالثها:

قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلاَ نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِفَةً لِّيَتَفَقَّهُواْ في آلدِّينِ ﴾ (\*)؛ أوجبَ الحذرَ بإنذار من تفقَّه في الدينِ \_ مطلقاً: فوجبَ على العالم قبولُهُ كما وَجَبَ على العاميِّ ذلك.

## ورابعُها:

إجماعُ الصحابة(\*)، روي أنَّ عبدَ الرحمن بن عوفٍ قال لعثمانَ: ﴿أَبالُيعكَ

<sup>(</sup>١) سقطت من ي.

رس لفظ آ: «أنا».

<sup>(</sup>٣) الآية (٤٣) من سورة النحل، والأنبياء (٧).

<sup>(1)</sup> الآية (٥٩) من سورة النساء.

الآية (١٢٢) من سورة التوبة.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٨) من جـ.

على كتاب الله وسنَّة رسوله، وسيرة الشَّيْخَين(١)» فقال: «نعم»؛ وكان ذلك بمشهد من عظماء الصحابة، ولم ينكر(\*) عليه أحدٌ: فكانَ ذلك إجماعاً.

فإن قلت: إنَّ عليًّا خالفَ فيه.

قلت: إنَّهُ لم ينكِرْ جوازَهُ، لكنَّه لم يقبَلْهُ، ونحنُ لا نقولُ بوجوبِه \_ حتى يضرَّنا ذلك.

#### وخامسها:

أنَّهُ حكمٌ يسوغُ فيهِ الاجتهادُ: فجازَ لمن لم يكنْ عالماً به \_ تقليدُ من علمهُ: كالعامِّيُّ؛ والجامعُ: وجوبُ العملِ بالظنِّ، الحاصلِ بقولِ المفتي.

#### وسادسها

أجمعْنا على أنَّهُ يجوزُ للمجتهدِ أن يقبلَ خبرَ الواحدِ عن مجتهدِ آخرَ، بل عن عاميٍّ. وإنَّما جازَ ذلك: اعتماداً على عقلِهِ ودينهِ، فها هنا \_ إذا أخبر المجتهدُ عن منتهى اجتهادِه \_ بعد استفراغ الوسع والطاقة : فلأنْ يجوزَ العملُ به \_ كانَ أولى .

## وسابعها:

أنَّ المجتهدَ إذا أدَّى [اجتهاده (٣] إلى العمل \_ بفتوى مجتهدٍ آخرَ: فقد حصلَ ظنَّ أنَّ حكمَ اللهِ \_ تعالى \_ ذلك. وذلك يقتضي أن يحصلَ له ظنَّ أنَّهُ لو لم يعملُ به \_ لاستحقَّ العقابَ: فوجبَ أن يجبَ العملُ به، دفعاً للضررِ المظنون.

<sup>(</sup>۱) بهذا اللفظ أورده الطبري في تاريخه: (۳٤/۵، و ۳۵ و ۳۵)، وابن الأثير في الكامل: (۳۹/۳) كما أورده الماوردي في أدب القاضي (۱/۳۶)، ومعظم الأصوليّين درجوا على إيراده به، وحديث عبد الرحمن، ومبايعته لعثمان بدون موضع الشاهد منه أخرجه ابن سعد في الطبقات: (۳۱/۳)، وأبوعبيد في الأموال، وابن أبي شيبة والبخاري والنسائي وابن حبان والطبراني وغيرهم من حديث عمرو بن ميمون وغيره، فانظر كنز العمال (۷۲۷/۷) الحديث رقم (۱۲۲۵)، وانظر تاريخ الإسلام السياسي: (۲۰۲۱).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۷۰) من ص. (۲) لم ترد الزيادة في ي.

# [و(١)] الجوابُ عن الأوَّل ِ:

أنَّ ظاهرَ الآيةَ ـ يقتضي وجوبَ السؤال ِ؛ وإنَّهُ غيرُ واجب بالاتِّفاق.

وأيضاً \_ فقولُهُ: ﴿إِنْ كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ﴾ (٢) \_ يقتضي أن يجبَ على المجتهدِ \_ بعدَ اجتهادِه \_ ليسَ بعالم ، بل هو ظانً : وبالإجماع لا يجوزُ ذلك .

وأيضاً \_ فإنَّهُ أمِرَ بالسؤال ِ، وليسَ فيهِ تعيينُ ما عنهُ السؤالُ: فنحنُ نحملُهُ على السؤال ِ عن وجهِ الدليل .

وعن الثاني: أنّ الأصولَ (٤) دلّت على وجوبِ الطاعةِ (٩) ، لكنّها لا تدلُّ على وجوبِ الطاعةِ في الأقضيةِ وجوبِ الطاعةِ في الأقضيةِ والأحكام .

والدلِّيلُ على أنَّ الآيةَ لا تتناولُ محلَّ النزاع ِ: أنَّها لو تناولتُهُ \_ لوجبَ ذلك التقليدُ، وبالإجماع التقليدُ غيرُ واجبِ.

## وعن الثالثِ:

أنَّ الآية (4) تدلُّ على وجوبِ الحذرِ ـ عندَ إنذارٍ، لا عندَ كلِّ إنذارٍ، ونحنُ نقولُ بالأوَّل ِ ـ فإنَّا نوجبُ العملَ بروايتهِ .

## وعن الرابع:

أنَّهُ يحتملُ أن يكونَ المرادُ من سيرة الشيخينِ \_ طريقتَهما في (\*) العدل والإنصاف، والانقياد للحقِّ، والبعد عن الدنيا.

#### وعن الخامس:

أنَّ الفرقَ \_ هو أنَّ العامِّيِّ قاصرٌ: فجازَ له العملُ بالتقليدِ، والعالمُ ليسَ اصر.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من آ، ى. (٢) الآية (٧) من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٣) لفظ آ: «النصوص». (\*) آخر الورقة (١٩٣) من آ.

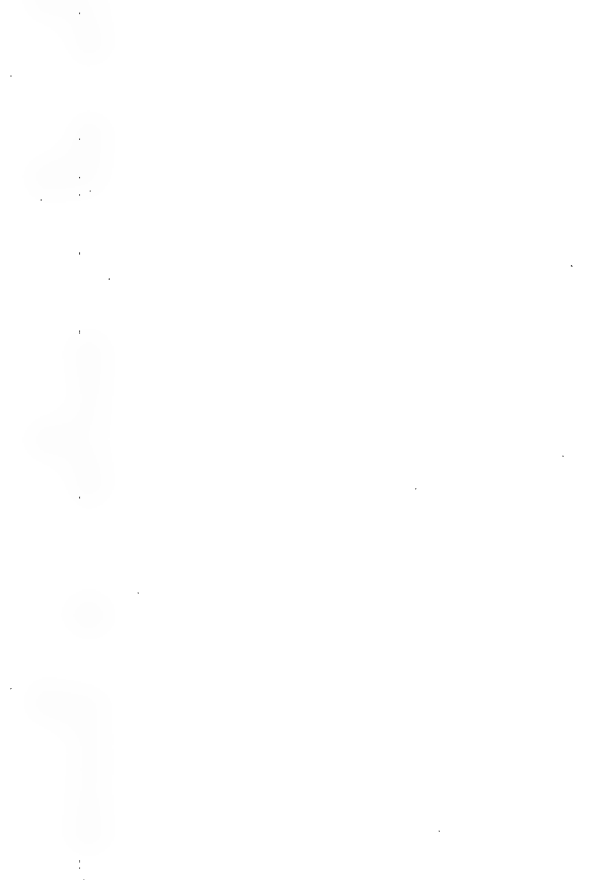
 <sup>(</sup>٤) زاد في آ: الا، وهو سهو.
 (١) آخر الورقة (٢٥٢) من س.

# وعن السادس:

أنَّ المفتى ربَّما بنى اجتهادَهُ على خبر واحدٍ، فإذا تمسَّكَ به المجتهد - ابتداءاً: كانَ الاحتمالُ فيهِ أقلَّ ممَّا إذا قلَّدَ فيهِ غيرَهُ.

# وعن السابع:

أَنَّ مجرَّدَ الظنَّ \_ واجبُ العملُ بهِ ، لكن إذا لم يقم دليلٌ سمعيُّ \_ يصرفُنا عنهُ ، وما ذكرناهُ: من الدلائلِ السمعيَّةِ \_ يوجبُ العدولَ عن هذا الظنِّ .



# [القسم الثالث فيما فيه الاستفتاء(١)]

## مسألة :

لا يجوزُ التقليدُ في أصولِ الدينِ، [لانه] للمجتهدِ، ولا للعوامِّ. وقال كثير من الفقهاء بجوازه.

#### لتا :

أَنَّ تحصيلَ العلم \_ في أصول ِ الدينِ \_ واجبٌ على الرسول ِ \_ صلى الله عليه وسلَّم \_: فوجبَ أَن يجبَ علينا.

[و(")] إِنَّمَا قَلْنَا: أَنْهُ كَانَ وَاجِبًا عَلَى الرسولِ \_ صلى الله عليهِ وسلَّم \_ لقولِهِ تَعَالَى: ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَّهُ إِلَّا آللهُ ﴾ (٤).

وإنَّما قلنا(\*): إنَّهُ لَمَّا كَانَ( ٥) واجباً على الرسول \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ وجبَ أيضاً \_ على أمَّتِه ؛ لقولِهِ تعالى: ﴿ وَٱتَّبِعُوهُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من جه، آ، ي، س.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في جـ.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الواو في آ.

<sup>(</sup>٤) الآية (١٩) من سورة محمد.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٥) من ی.

 <sup>(</sup>٥) عبارة آ، ص: «إنّه اذا وجب».

<sup>(</sup>٦) الآية (١٥٨) من سورة الاعراف.

فإن قيل: لا نسلّم أنّه يمكنُ إيجابُ العلم بالله ـ تعالى ـ وذلك لأنّ المأمورَ إن لم يكنْ عالماً بالله ـ تعالى ـ فحالما لا يكونُ عالماً بالله : استحالَ أن يكونَ عالماً بالله ـ تعالى ـ وحالما يمتنعُ كونّهُ عالماً بأمر الله ـ تعالى : يمتنعُ كونّهُ مأموراً من قبله ، وإلّا لكانَ [ذلك(٢] تكليفَ ما لا يطاقُ .

وإن كانَ عالماً باللهِ \_ تعالى \_: استحالَ أمرُهُ بهِ؛ لأنَّ تحصيلَ الحاصلِ محالً.

سلّمنا: أنَّ الرسولَ \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ كانَ مأموراً بذلك، فَلِمَ قلتَ: إنَّهُ يلزمُ [من كونِ الرسولَ ِ مأموراً (٢٠] كونُ الأمَّةِ مأمورينَ بهِ؟

وما ذكرتم من الدليل \_ معارض بأمور:

#### أحدُها:

أنَّ الأعرابيَّ الجلفَ العامِّيُّ (٤) \_ كان يحضرُ ويتلفَّظ بكلمتيُّ (٤) الشهادةِ ، وكانَ الرسولُ عليه الصلاةُ والسلامُ \_ يحكمُ بصحَّةِ إيمانِهِ : وما ذاكَ إلاَّ التقليدُ (٥).

أنَّ هذه الدلائلَ: \_ لا يمكنُ الاطِّلاعُ عليها، إلَّا بعدَ ممارسةٍ شديدةٍ، وإنَّهم لم يمارسوا شيئاً من هذا العلم: فيمتنعُ اطِّلاعُهم عليهِ.

وإذا كانَ كِذَلِكَ: تعينَّ التقليدُ.

## وثالثها(\*) :

أنّه عليه الصلاة والسلام لم يقل لأحدٍ \_ ممَّن تلفَّظَ بكلمتي (١) الشهادة \_: هل علمتَ حدوث الأجسام، وأنّه \_ تعالى \_ مختار، لا موجب: فدلٌ هذا على

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ص.

<sup>. (</sup>٧) ما بين المعقوقتين ساقط من آ، ص.

 <sup>(</sup>٣) في غير ي: «الجافي».
 (٤) لفظ جـ: «كلمة».

<sup>(</sup>٥) لفظ جـ: «التعليل»، وهو تصحيف ظاهر.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٩) من جـ. (٦) في جـ، آ: «كلمة».

[أنَّ(١)] خطورَ هذهِ المسائلِ بالبالِ غيرُ معتبرِ في الايمان، لا تقليداً ولا علماً.

[ومنهم من عوَّلَ في (هذه) المسألة على طريقةٍ أخرى، فقال: أجمعت الأمّة على أنَّه محِقَّ إلاّ إذا عرف الأمّة على أنَّه محِقَّ إلاّ إذا عرف بالدليل: أنَّ ما يقولُه حَقَّ، فإذن: لا يجوزُ له أن يقلِّد إلاّ بعد أن يستدلَّ، ومتى بالدليل: أنَّ ما يقولُه حَقَّ، فإذن: لا يجوزُ له أن يقلِّد إلاّ بعد أن يستدلَّ، ومتى صار مستدلاً امتنع كونَّه مقلِّداً؛ فيقالُ لهم: هذا معارضٌ بالتقليدِ في الشرعيّاتِ؛ فإنَّه لا يجوزُ له تقليدُ المفتى إلاَّ إذا كانَ المفتى قد أفتى بناءاً على دليل شرعيٍّ.

فإن قلتَ الظنُّ فيه كافٍ، فإن أخطأ \_ كان ذلك الخطأ محطوطاً عنه.

قلت: فلِمَ لا يجوز مثله في مسائل الأصول(٢)].

و [اعلم(٣)] أنَّ في هٰذه المسألة أبحاثًا دقيقة مذكورة في كتبنا الكلاميَّة ٤٠).

والأولى في لهذه المسألة: أن يعتمد على وجه، وهو أن يقال: دلّ القران على ذمّ التقليد، لكن ثبتَ جوازُ التقليد، في الشرعيّات فوجبَ صرف الذمّ إلى التقليد في الأصول (\*).

وإذ [قد(٦)] وفّقنا الله \_ تعالى \_ بفضله حتى تكلَّمنا في جميع ِ أبواب «أصول

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ي، س.

 <sup>(</sup>۲) ما بين المعقوفتين سقط كله من غيرص، ى، وما بين الهلالين انفردت بايراده ص.
 وعبارة «أجمعت الأمة» في ى: «اجمعنا».

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من ص، ي.

<sup>(</sup>٤) كالمحصّل: (٢٦ - ٢٨) ، وراجع المستصفى: (٣٨٩/٢).

 <sup>(♦)</sup> انظر المستصفى: (٢/٧٨) وبحاشيته المسلَّم: (٤٠١) وإحكام الامدي:
 (٢٢٣/٤)، وشرح الإسنوي على المنهاج: (١٨٩/٣) وبحاشيته الإبهاج، وقد ذكر الغزالي ـ رحمه الله ـ: أنَّ المذاهب في التقليد في العقليَّات ثلاثة \_ هي:

أولًا: وجوب التقليد وحرمة النظر.

ثانياً: حرمة التقليد ووجوب النظر. وهو قول الأكثرين.

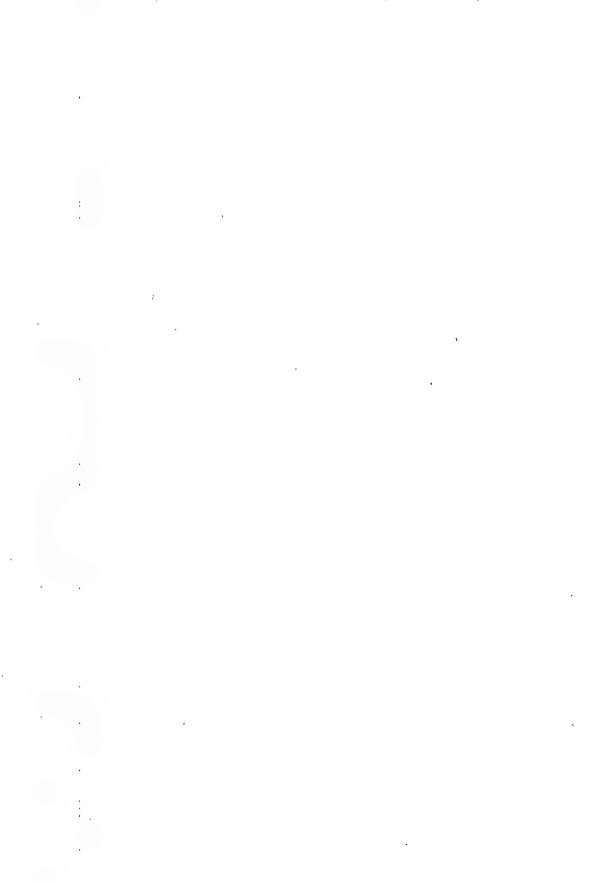
وثالثاً: جواز الأمرين معاً.

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من جه، آ.

الفقه، فلنتكلّم - الآن - فيما اختلف فيه المجتهدون: أنّه هل هو من أدلّةِ الشرع، أو ليس كذلك؟!

# الكلام نيما اختلف فيه المجتهدون من أدلة الشَّرع

وفيه مسائل:



# المسألة الأولى:

في حكم الأفعال

اعلم: أنَّا بيِّنًا \_ في أوّل هذا الكتاب \_ أنّه لا حكمَ قبل الشرع (١)، وأجبْنا عن شبه المخالفين، ونريدُ \_ الآنَ \_ أن نبيِّن؛ أنَّ الأصلَ في المنافع الإذنُ، وفي المضارِّ المنعُ \_ بأدلَّةِ الشرعِ (٢)؟ فإنّ ذينك أصلان نافعانِ في الشرع ِ .

أمًّا الأصلُ الأوّل ـ فالدليلُ عليه وجوهٌ:

المسلك الأوَّل ـ التمسُّكُ بقولـه تعالى: ﴿خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ (٣)؛ و«الَّلام» تقتضي الاختصاص بجهةِ الانتفاع .

فإن قيلَ: لا نسلُّمُ أنَّ «اللام» تقتضي الاختصاص (\*) ـ بجهةِ الانتفاع ؛ والدليلُ عليه، قوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا﴾ (١)، ﴿للهِ مَا فِي السَّمَــوَاتَ وَ مَا فِي الأَرْضِ ﴾ (٥)

ففي هاتين الآيتين \_ يمتنع أن تكون «اللهم» للاختصاص بالمنافع . ولأنَّ النحاة قالوا «اللهم» للتمليك، وهو غيرُ ما قلتموه (٦).

(۲) في آ، ي: «شرعيّة».

(٣) الآية (٢٩) من سورة البقرة.

(\*) آخر الورقة (٢٥٣) من س.

(٤) الآية (٧) من سورة الإسراء. (٥) الآية (٢٨٤) من سورة البقرة.

(٣) للام معان متعددة وأنواع مختلفة، وأعمال كثيرة بحسن أن تراجع في جواهر الأدب للأربلي:، (٢٦ ـ ٢٦)، ومغني اللبيب مع حاشية الأمير: (١٦١/١ ـ ١٧٦)، ومعاني الحروف: (٥١ ـ ٥٩).

<sup>(</sup>١) انظر الجزء الأول من هذا الكتاب.

سلَّمنا ذلك؛ ولكنَّه يفيدُ مسمَّى الانتفاع ، أو يفيدُ كلُّ الانتفاعاتِ؟

الأوّل مسلّم (١)، ويكفي في العمل بها [حُصول (١)] فرد واحدٍ من الانتفاعات ـ وهو: الاستدلال بها على الصانع تعالى .

والثاني ممنوع، فما الدليل؟

سلَّمنا أنَّه يُفيدُ كلَّ الانتفاعاتِ، لكن بالخلقِ؛ لأنَّ «الله» داخلة على الخلق فلم قلت: إنَّ المخلوقَ كذلك؟

سلّمنا أنّه(\*) يفيدُ الانتفاعَ بالمخلوق، لكن لكل واحد ـ في حال واحدٍ ؛ لأنَّ هذا مقابلةُ الجمع بالجمع: فيقتضي مقابلةَ الفردِ بالفردِ فقط.

سلمَّنا أنَّهُ يفيدُ العموم، لكنَّ كلمةَ «في» للظرفيَّةِ \_ فيدلُ على إباحةِ كلِّ ما في داخل الأرضِ ، وهو: الرِّكازُ والمعادنُ، فلم قلتم: إنَّ ما على الأرض كذلك؟

سلّمنا إباحة كلّ ما على الأرض ، لكن في ابتداء الخلق؛ لأنّ قولَهُ ﴿ خَلَقَ. لَكُم ﴾ (٣) يشعرُ بأنّه حالما خلقها إنّما خلقها لنا، فلِمَ قلتم: إنّهُ بقي في الدوام: كذلك؟

<sup>(</sup>۱) ني آ: دم،.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٤) من آ.

<sup>(</sup>٣) الآية (٣) من سورة البقرة. ولقد ذكر الإمام المصنف في تفسيره مسائل عدة في هذه الآية الكريمة منها: احتجاج أهل الإباحة بها وتضعيفه لذلك، كما أوضح دلالتها على أن المذكور بعد قوله: «خلق» لأجل انتفاعنا في الدين والدنيا. فانظر هذا وغيره من الفوائد. في تفسيره (٢/١٧٦ - ١٨٦) ط مصطفى محمد، والسطبري: (١/١٤٩) وبهامشه النيسابوري: (٣٠٨)، وانظر تفسير القرطبي: (١/ ٢٥١ - ٤٥٢) وانظر ما قاله البيضاوي في معنى «اللام»، وما ذكره الخفاجي في حاشيته عليه (١/١٥١ - ١١٤)، وانظر ما أخذه الزمخشري من الآية، وتعقيب الجرجاني عليه في الكشاف: (١/ ٢٠٠). وراجع الطبرسي: الرمخشري، والخازن ويهامشه البغوي؛ (١/٧٠)، وابن كثير: (١/٢٠)،

فإن قلت: الأصلُ في الثابت - البقاء.

قلتُ: هذا فيما يحتملُ البقاء، لكنَّ كونَهُ مباحاً ـ صفةً، والصفةُ لا تبقى .

سلَّمنا الإباحة \_ حدوثاً ويقاءاً، لكن لمن كانَ موجوداً \_ وقتَ ورودِ لهذا الخطاب؛ لأنَّ قوله تعالى: ﴿خَلَقَ لَكُم﴾ \_ خطابُ مشافهةٍ: فيختصُّ بالحاضرينَ.

سلَّمنا أنَّه يدلِ على اختصاصها بنا؛ لكنَّ قوله تعالى: ﴿ للهِ مَا في السَّمَنْ وَله تعالى: ﴿ للهِ مَا في السَّمَنْ وَاتَ مَا في الأَرْض ﴾ (١) \_ ينافي ذلك.

# [و(٢)] الجوابُ:

الدليلُ على أنَّ «اللام» تفيد، المنفعة \_ قوله تعالى: ﴿ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ ﴾ (٣).

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ: «النَظرةُ الأَولِيَ لَكَ، والثانيةُ عَلَيْكَ(٤)». وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلام: « ولَهُ غنْمُهُ، وعليهِ غُرْمُهُ(٥)».

<sup>(</sup>١) الآية (٢٨٤) من سورة البقرة.

 <sup>(</sup>۲) هذه الزيادة من جـ، آ، ى.
 (۳) الآية (۲۸۹) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤) معنى حديث جاء فيه: «يا علي لا تتبع النظرةَ النظرةَ، فإنّ لك الأولى، وليست لك الآخرة»، ورواه أحمد في المسند وأبو داود والترمذيّ والحاكم. على ما في الفتح الكبير: (٣٩٩/٣)، والكشف الحديث (٣١٨٠)، وتيسير الوصول: (٤٢/٣).

<sup>(</sup>٥) جزء من حديث أوله: «لا يغلق الرهن ممن رهنه. . له غنمه وعليه غرمه». انظره في بدائع المنن: (٢/٨١ - ١٩٠)، والمصنف لعبد الرزاق: (٢٣٧/٨) رقم (٢٩٠٣، و بدائع المنن: (١٩٠٣) رقم (٢١٢٣) رقم (٢١٢٣) والدارقطني في السنن: (٣٢/٣) الأحاديث رقم: (١٩٠٥ - ١٥٠)، والمحاكم في مستدركه: (١٠١٥ - ٥١)، والبيهقي (٢/٣٩ - ٤٤)، ونصب الراية: (١٩/٣ - ٣٢١) والدراية: (٢/٧٧) رقم (١٠٠١)، والتلخيص الحبير: (٣١/٣ - ٣٧) رقم (٢٣٢٢)، والكنيز: (١١٦٦، ١١٦٦)، والنهاية في غريب الحديث (٣٦/٣ - ٣٧) وإحكام الأحكام شرح أصول الأحكام للشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصميّ: (٢٠/٧) ط التعاونية بدمشق. ونيل الأوطار: (١٥٤٥)، وقد تكلم في طرق =

ويقال: هذا الكلامُ لك، وهذا عليك.

غايةً ما في البابِ: أنَّها جاءت ـ في سائرِ المواضع ِ لمطلقِ الاحتصاص ِ .

فنقولُ: لوجعلناً محقيقةً في الاختصاص النافع \_ أمكنَ جعله مجازاً في مسمّى الاختصاص ؛ لأنَّ [مسمّى (١)] الاختصاص جزءً من الاختصاص النافع ، والجزءُ لازمٌ للكلِّ ، واللّفظُ الدالُّ على الشيءِ \_ يصحُّ جعلُهُ مجازاً عن لازمه .

أمّا لو جعلناه حقيقةً لمسمَّى الاختصاص: لم يكن الاختصاصُ النافعُ لازماً؛ لأنَّ الخاصُّ لا يكونُ لازماً للعامّ. وإذا لم يوجد اللّزوم: لم يجز جعلَّهُ مجازاً عنه.

وأمَّا قولُ النحاة: «اللهم المتمليكِ \_ فلم يريدوا أنَّها (١) حقيقة (١) للملكِ ، وهو عينُ . والم النافع ، وهو عينُ . والم قوله : «الجلُّ للفرس ِ »، بل مرادُهُم: الاختصاصُ النافع ، وهو عينُ . ما قلناه .

اللفظة (يعني: له غنمه وعليه غرمه) اختلف الرواة في رفعها ووقفها، فرفعها ابن أبي ذئب ومعمر وغيرهما ووقفها غيره. (قلت: وممن وقفها الزهري)، وقد روى ابن وهب هذا الحديث فجوده وبين أن هذه اللفظة من قول سعيد بن المسيّب. وقال أبو داود في المراسيل: (وقوله: فجوّده وبين أن هذه اللفظة من قول سعيد بن المسيّب. وقال أبو داود في المراسيل: (وقوله: له غنمه وعليه غرمه) من كلام سعيد بن المسيب نقله عنه الزهريّ. فانظر التلخيص الحبير: (٣٦/٣ - ٣٧) والدراية: (٢/٥٧) ونيل الأوطار الموضع نفسه. وفي معنى موضع الشاهد من الحديث وهي عبارة (له غنمه وعليه غرمه) ما ورد في جوائز السلطان، فقد روى ابن عبد البر أثر عبد الله بن مسعود في الجواب عن سؤال سائل سأله فقال: «إن لي جاراً يعمل بالربا ولا يجتنب في مكسبه الحرام، يدعوني إلى طعامه أفأجيبه؟ قال ابن مسعود: ونعم لك المهنأ وعليه المأثم»، انظر الكافي: (١/١٥٠ - ١٢٧). وأورد الغزاليّ تحوه عن سلمان الفارسي وعليه المأثم»، انظر الكافي: (١/١٥٠ - ١٢٧). وأورد الغزاليّ تحوه عن سلمان الفارسي - رضى الله عنه - فانظر إتحاف السادة المتقين: (٢/١٥٠).

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من س.

<sup>(</sup>٢) لفظ ج: «أنَّه».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٠) من جـ.

قوله: [يكفي حصولٌ فردٍ من أفرادِ الانتفاعاتِ ـ وهو الاستدلالُ بها على الصائع تعالى.

قلنا('')]: لا يمكنُ حملُ الآيةِ على هذا النفع ؛ لأنَّ هذا النفع ـ حاصلُ لكلِّ مكلَّف من نفسِه ؛ فإنَّهُ يمكنُهُ الاستدلالُ بنفسِه على الصانع . وإذا حصلَ له هذا النفع من نفسِه ـ كان تحصيلُ هذا الجنس من النفع \_ من غيره: ممتنعاً ؛ لأنَّ تحصيلَ الحاصل محالً ('').

قوله: «الَّلامُ داخلةُ على الخلق، فلم قلت: المخلوقُ كذلكَ»؟

قلنا: الخلقُ هو المخلوقُ، لقوله تعالى: ﴿هَذَا خَلْقُ آللهِ﴾ (٣) أي: مخلوقُ الله. الله.

ويتقدير أن يكونَ الخلقُ \_ غيرَ المخلوقِ، لكن لا نفعَ للمكلَّفِ في صفةِ اللهِ \_ تعالى: فوجب أن يكونَ المرادُ \_ ها هنا \_ من «الخلقِ»: المخلوق.

قوله: «مقابلةُ الجمع بالجمع تقتضي مقابلةَ الفردِ بالفردِ».

قلبًا: لا نسلَّمُ أنَّ هذا(\*) \_ مقابلة الجمع بالجمع ، بل هذا يجري مجرى تمليكِ الدار الواحدةِ لشخصين: فكما أنَّ ذلك يقتضي تعلّق [حقَّ (1)] كلِّ واحدٍ منهما، لا بجزءِ معيَّن \_ من الدارِ ، بل بجميع ِ أجزاءِ الدار: فكذا ها هنا .

قوله: «كلمة (في) لا تتناولُ إلا ما كان(٥) في باطن الأرض ».

قلنا: لا نسلَّمُ؛ بدليل قولِهِ تعالى: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفةً ﴾ (١٠).

قوله: «هَبُ أَنَّهُ ثُبِتَ هذا الحكمُ في الابتداءِ، فلِمَ قلتَ: إِنَّهُ يدومُ »؟.

قلنا: لأنَّ الأصل فيما يثبتُ (٧) \_ بقاؤه .

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من س، آ، ل.

<sup>(</sup>٢) في آ، ي زيادة: «أو قليلًا جداً».

<sup>(</sup>٣) الآية (١١) من سورة لقمان.

<sup>(</sup>٤) سقطت الزيادة من ي .

<sup>(</sup>٦) الآية (٣٠) من سورة البقرة.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٥٤) من س.

ر ) (•) في س، آ: «يكون».

<sup>(</sup>V) لفظ آ: «ثبت».

قوله: «هذا الاختصاص صفة (١) فلا(٠) تقبلُ الدوامَ».

قلنا: لكنَّ حكمَ اللهِ \_ تعالى \_ صفةً: فهي واجبةُ الدوام .

قوله: «هبْ أنَّ هذا الحكم (٢) ثبتَ للمخاطبين بهذا الخطابِ، فلم قلت: إنَّهُ يثبتُ في حقنًا ؟؟

قلنا: لأنَّ الله \_ تعالى \_ لمَّا حكم (\*) بذلك في حقِهم، وقد (٢٠ حكم به الرسولُ \_ أيضاً \_ في حقَّنا؛ لقوله الرسولُ \_ أيضاً \_ في حقَّنا؛ لقوله عليه الصلاة والسلام (حكمي في الواحد، حكمي في الجماعة (٤٠)».

[قولُه(٥)]: هذا معارضٌ بقوله تعالى: ﴿ إِنَّهِ مَا فِي السَّمَـٰسوَاتِ وَمَا فِي اللَّهُ مُسوَاتِ وَمَا فِي اللَّهُ صَ

قلنا: التعارضُ إنّما يثبتُ - أن لو ثبتَ في الموضعين بمعنى واحدٍ، وهو محالٌ؛ لأنّ الّذي أثبتناه - في حقّنا - هو الاختصاصُ النافعُ، وذلك في حقّنا الله - تعالى - محالٌ.

فإذن: لا تعارض، بل ذلك الاختصاص ليس إلا بجهة الخلق والإيجاد. المسلك الثاني: \_

قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ آللهِ ٱلَّتِي أَخْرَجَ لِعِبادِهِ وَٱلطَّيَبَاتِ مِنَ ٱلرَّرْقِ ﴾ ٢٠ أنكرَ الله ـ تعالى ـ على من حرَّم زينةَ اللهِ: فوجبَ أن لا تثبتَ حرمةً

<sup>(</sup>۱) لفظ ي: «عرض».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٦) من ي.

<sup>(</sup>٢) عبارة ي، س: «هب أنّه ثبت هذا الحكم».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧١) من ص.

<sup>(</sup>۳) في ي: «فقد».

<sup>(</sup>٤) نقدم تخريجه الجزء الثاني، ص (٣٩١).

<sup>(</sup>٥) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>١) الآية (٢٨٤) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٧) الآية (٣٢) من سورة الأعراف.

زينةِ اللهِ. وإذا لم تثبت حرمةُ (\*) زينةِ اللهِ: امتنعَ ثبوتُ الحرمةِ في كلِّ فردٍ من أفرادِ أنبةِ اللهِ؛ لأنَّ المطلقَ جزءً من المقيَّدِ، فلو ثبتت الحرمةُ في فردٍ من أفرادِ زينةِ اللهِ - تعالى - [لثبتت الحرمةُ في زينةِ اللهِ - تعالى (١)]؛ وذلك على خلافِ الأصل.

وإذا انتفت الحرمةُ بالكليَّة: ثبتت الإباحةُ.

#### المسلك الثالث:

أنَّ الله \_ تعالى \_ قال: ﴿ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّسَتُ ﴾ (١) وليسَ المرادُ من الطيِّبِ \_ الحلالَ، وإلا لزمَ التكرارُ: فوجبَ تفسيرُهُ \_ بما يستطابُ طبعاً، وذلك يقتضي حِلَّ المنافع \_ بأسرها.

## المسلك الرابع: القياس

وهو: أنَّهُ انتفاعٌ بما لا ضررَ فيهِ على المالكِ \_ قطعاً. ولا على المنتفع \_ ظاهراً: فوجب أن لا يمنع : كالاستضاءة بـ [ضوء ٣] سراج الغير، والاستظلال بظلٌ جداره (4).

إنَّما قلنا: إنَّهُ لا ضررَ فيهِ على المالكِ؛ لأنَّ المالكَ \_ هو الله \_ تعالى \_ والضررُ عليه محالُ .

وأمًّا ملكُ العبادِ ـ فقد كانَ معدوماً، والأصلُ بقاءُ ذلك العلم ، ترك العملُ بهِ فيما وقع اتَّفاقُ الخصم على كونِهِ مانعاً: فيبقى (٥) في غيره على الأصل .

فإن قيلَ: فهذا يقتضي القولَ بإباحةِ كلِّ المحرَّماتِ، لأنَّ فاعلَها \_ ينتفعُ بها، ولا ضررَ فيها على المالكِ. ويقتضي سقوطَ التكاليفِ \_ بأسرِها: ولا شكَّ في فسادِهِ.

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (١٩٥) من آ.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من ي.

<sup>(</sup>٢) الآية (٤) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) في آ، ي: «جدرانه».

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من آ، ي.

<sup>(</sup>ه) لفظ آ: «فبقي».

## وأيضاً:

فالقياسُ على الاستضاءةِ والاستظلالِ عيرُ جائزٍ، لأنّ المالك لو منعَ [من الاستضاءةِ والاستظلالِ قبُحُ ذلك منه؛ والله \_ تعالى \_ لو منعَ (١٠]، من الانتفاعِ لم يقبحُ .

# [و(٢)] الجوابُ عن الأوَّل:

أنَّا احترزنا عنه بقولِنا: «ولاا\* ضررَ على المنتفع ظاهراً»؛ وها هنا في فعل ِ ما نهى الله عنه، وترك ما أمرَ به ضررٌ: أمَّا على قول ِ المُعتزلِة ـ فلأنَّه لولا اشتمالُ الفعل والتركِ على جهةٍ، لأجلِها حصلَ النهيُّ، وإلّا لما جازَ ورودُ النهي.

وأُمَّا عندنا \_ فلأنَّ الله تعالى (\*) \_ لمّا توعَّدنا بالعقابِ عليهِ: كانَ مشتملًا على الضرر: فلم يكن وارداً علينا.

وَعن الشاني: أنَّه [لا ٣] يجبُ أن يكونَ الفرعُ مساوياً للأصلِ من كلِّ الوجوه، بل يكفى حصولُ المساواةِ فيهِ من الوجهِ المقصودِ.

#### المسلك الخامس:

وهو: أنَّ (٤) الله \_ تعالى \_ خلقَ الأعيانَ، إمَّا لا لحكمةٍ، أو لحكمةٍ.

والأوّلُ باطلٌ، لقولِه تعَالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَــوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لِيَنَهُمَا لَحَبِيْنَ ﴾ (٢)؛ وقولِهِ: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَــكُمْ عَبَناً ﴾ (٢)؛ [و(٧)] لأنَّ الفعلَ الخالي عن الحكمة \_ عبث، والعبثُ لا يليقُ بالحكيم .

(4) آخر الورقة (٢٥٥) من س.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من ل.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من جه، آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١١) من جــ

<sup>(</sup>٣) سقطت الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٤) في جـ: «أنه».

<sup>(</sup>٥) الآية (٣٨) من سورة الدخان.

<sup>(</sup>٦) الآية (١١٥) من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٧) لم ترد الواو في ي.

[و(١)] أمَّا إِن كَانُ حَلَقَها لحكمةٍ \_ فتلكَ الحكمةُ إمَّا عودُ النفع ِ إليهِ، أو الينا.

والأوّلُ محالٌ؛ لاستحالةِ الانتفاعِ عليهِ: فتعيّنَ أنَّه تعالى إنَّما خَلقَها لينتفعَ بها المحتاجونَ، وهذا يقتضي أن يكونَ المقصودُ من «الخلقِ» نفعَ المحتاج ِ. وإذا كان كذلك: كانَ نفعُ المحتاج مطلوبَ الحصول ِ ـ أينمًا كان.

فإن منع منه ـ فإنَّما يمنعُ ، لأنَّهُ بحيثُ يلزمُه رجوعُ ضررِ إلى محتاج .

فإذا نهانا الله \_ تعالى \_ عن بعض الانتفاعات: علمنا أنَّه تعالى إنَّما منعنا منعنا منعنا منعنا منها لعلمِهِ باستلزامِها للمضارّ، إمَّا في الحال ِ، أو في المآل ِ؛ ولكن [ذلك(٢)] على خلافِ الأصل .

فثبت: أنَّ الأصل ـ في المنافع ـ الإباحة.

وهذا النوعُ من الكلام \_ - هو اللَّائقُ بطباع ِ الفقهاءِ، والقضاة ٣٠.

وإنْ كَانَ تَحْقَيْقُ الْقُولَ ِ فَيْهِ لَا يَتُّمُّ إِلَّا مِعَ الْقُولَ ِ بِالْاعْتَزَالَ ِ.

أمًّا الأصلُ الثاني - وهو أنَّ الاصلَ في المضارِّ الحرمةُ - فهذا يستدعي بحثين:

أحدهما: البحثُ عن ماهيَّةِ الضرر.

والثاني: إقامةُ الدليل (١) على حرمتِهِ.

أمَّا الأوَّلُ فـ[قد(٥)] قالوا: «الضررُ» ألمُ القلب؛ لأنَّ الضربَ يسمَّى ضَرراً، وتفويت منفعة الإنسانِ \_ يسمَّى إضراراً، والشَّتم [والاستخفاف(١)] يسمَّى ضرراً. ولا بدَّ من جعل اللفظ اسماً لمعنى مشتركِ بينَ هذه الصور: دفعاً

<sup>(</sup>١) لم ترد الواو في آ، ي.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٣) كذا في ي، وهو صحيح، ولفظ غيرها «القصّاص»، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٤) في ى، آ: «الدلالة».

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ي، آ. (٦) هذه الزيادة من ي، آ.

للاشتراكِ ، وألمُ القلبِ ـ معنى مشتركُ فوجبَ جعلُ اللَّفظِ حقيقةً فيهِ . •

فإن قيلَ: أتعني بألم القلب الغَمُّ والحزنَ، أم شيئاً آخر.

الأوّلُ باطلٌ؛ لأنَّ من خرقَ ثوبَ إنسانٍ، أو خرَّبَ دارهَ ـ وكانَ المالكُ غافلًا ـ عن هذه الحالةِ، يقالُ: «أضرَّ بهِ» مع أنَّه لم يوجد الغمُّ والحزنُ.

وإن عنيتَ بهِ شيئًا آخرَ ـ فبيُّنْه .

نزلنا عن الاستفسار، فلم قلت: الضرر الم القلب.

قولُهُ: «لا بدُّ من معنى مشتركٍ في مواضع الاستعمال ِ».

قلنا: هذا مسلّم، لكن لمَ قلتَ: إنّهُ لا مشتركَ إلّا ألمُ القلبِ؛ بل ها هنا مشتركَ آخر ـ وهو: تفويتُ النفع ِ. فما الدليلُ على أنّ ما ذكرتموه ـ أولى؟

ثمَّ الَّذِي يدلُّ على أنَّ ما ذكرناه أولى: أنَّ النفعَ مقابلُ الضررِ، والنفع: تحصيلُ المنفعةِ \_ فوجبَ أن يكونَ الضررُ: إزالةَ المنفعةِ .

وإذا ثبتَ ذلك: وجبَ أن لا يكونَ حقيقةً فيما ذكرتموه؛ دفعاً للاشتراكِ:

سلّمنا: أنَّ ما ذكرتموه \_ يدلُّ على أنَّ الضررَ \_ ألمُ القلب، لكنَّهُ معارضً بوجهين:

#### الأوّل:

أنَّ من خرَّبَ دارَ إنسانٍ \_ وكانَ المالكُ غافلًا عنهُ \_ يقالُ: «أضَرَّبُهِ» مع أَنَّهُ لم يوجدُ \_ هناك \_ ألمُ القلبِ؛ لأنَّ ألمَ القلبِ لا يحصلُ إلاّ بعدَ الشعورِ بِه .

## الثاني:

قولُــهُ تعــالى: ﴿قَــالَ أَفَتَعْبُــدُونَ مِن دُونِ آللهِ مَالاَ يَنفَعُكُمْ شَيْدًا وَلاَ يَضُمُوكُمْ ﴾ (١). أخبرَ أنَّ عبادةَ الأصنام \_ لا تضرَّهم، مع أنَّها تؤلمُ قلوبَهم يومَ القيامة؛ لأنَّهم يعاقبونَ بذلك (٩).

<sup>(</sup>١) الآية (٦٦) من سورة الأنبياء.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٥٦) من س٠

فثبت: أنَّ الضررَ ليسَ ألمَ القلب.

## [و(١)] الجواب:

أنَّ القلبَ إذا نالَهُ عُمَّ وحزن: انعصرَ دمُّ القلبِ في الباطن، وانعصارُ دمِ القلبِ في الباطن - إنَّما يكونُ لانعصارِ القلبِ في نفسهِ. وانعصارُ العضوِ مؤلمٌ له (٣) ؟ لأنَّ أيِّ عضوٍ عصرتَه - فإنَّهُ يحصلُ منهُ المُّم، فالمرادُ من [ألم (٤)] القلبِ تلك الحالةُ الحاصلةُ لهُ - عندَ [ذلك (٩)] الانعصار.

فظهرَ بهذا: ٰ أنَّ المَ القلبِ مغايرٌ للغمِّ، وإن كانَ مقارناً له، وغير منفكٌ .

وأمّا من خرقَ ثوبَ إنسانٍ \_ فإنّما(١) يقال: «أضرّ بهِ على معنى أنّه أوجدَ ما لو عرفة \_ لحصلَ الضررُ لا محالة ، وهو \_ في الحقيقة \_ : إطلاقُ اسم المسبّب على السبب(٩) مجازاً.

قولُهُ: " «لم قلتَ: لا مشتركَ سواهُ».

قلنا: لأنَّ المشتركَ الآخر \_ كانَ معدوماً. والأصلُ بقاؤهُ على العدم (\*).

قولُهُ: «تفويتُ النفع \_ أيضاً مشتركُ».

قلنا: لا يجوزُ جعلُهُ مسمَّى «الضرر» لأنَّ البيعَ والهبة ـ حصلَ فيهما تفويتُ النفع ؛ لأنَّ البائعَ فؤتَ على نفسِهِ الانتفاعَ بعين المبيع ، مع أنَّ ذلك لا يسمَّى ضرراً.

قوله: «الضررُ<sup>(٧)</sup>في مقابلةِ النفع ».

قلنا: هبْ أنَّهُ كذلكَ. لكنَّ «النفعَ» عبارةُ ـ عن تحصيل اللَّذَّةِ، أو ما يكونُ

(٢) لفظ ي: «الي». (٣) لفظ آ: «فإنّ».

(٤) سقطت الزيادة من ى . (٥) لم ترد الزيادة في ى ، س .

(٦) في ى: «فإنّه». (\*) آخر الورقة (٢١٢) من جـ.

(\*) آخر الورقة (۱۲۷) من ی. (۷) لفظ ی «ضرر».

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من جـ، آ.

وسيلةً إليها. و«الضررُ» عبارةً - عن تحصيل الألم ، أو ما يكونُ وسيلةً إليه.

وأمَّا الآية \_ فنقولُ: لا نسلِّمُ أنَّ الاصنامَ تضرُّهم في الدنيا، ولا في الآخرةِ، بل الَّذي يضرُّهم في الآخرةِ عبادتُها: فزالَ السؤالُ.

المقام الثاني: في إقامةِ الدلالةِ على حرمةِ الضرر.

والمعتمدُ فيه \_ قولُهُ عليه الصلاةُ والسلامُ: «لا ضَرَرَ ولا إضرارَ في الاسلام »(١).

والكلام على التمسُّك بهذا النصِّ: اعتراضاً وجواباً \_ مشهورٌ في الخلافيَّات.

(١) في سائر المراجع: «ضرار»؟ وهو المشهور وقد وافق ما في الأصل رواية ترتيب مسند الشافعيّ: (١٣٤/٢)؛ بل ورد هذا اللفظ في بعض روايات «الصوطأ» وسنن ابن ماجبه والدارقطنيّ، فلا معنى لانكار ابن الصلاح لها. انظر الفتح المبين (٢١١) الشرفيّة، والمبين المعين: (١٨٣)، والفتوحات الوهبيَّة (٤٦٦)، وجامع العلوم والحكم: (٢٢١) على ما في آداب الشافعي ومناقبه: (١٦٢) وهامشها ، وانظر المقاصد الحديث رقم (١٣١٠) ، والكشف: (٣٠٧٥)، وأسنى المطالب (٢٥٨)، والفتح الكبير: (٣٤٦/٣)، وفيض القدير: (٦/ ٤٣١)، الحديث رقم (٩٨٩٩) وقال الحافظ المناويُ في الشبرح: «لا ضررَ» أي: لا يَضِرّ الرجل أخاه فينقصه شيئاً من حقَّه «ولا ضرار» فعال بكسر أوَّله - أي: لا يجازي من ضرّه بإدخال الضرر عليه، بل يعفو: قالضرر فعل واحد، والضرار فعل اثنين. أو الضرر: إبتداء الفعل، والضرار: الجزاء عليه. والأول: إلحاق مفسدة بالغير مطلقاً. والثاني إلحاقها به على وجه المقابلة \_ أي : كل منهما بقصد ضرر صاحبه بغير جهة الاعتداء بالمثل. وقال الجراليّ : الضُّرُّ ـ بالفتح والضم \_: ما يؤلم الظاهر من الجسم، وما يتصل بمحسوسه في مقابلة الأدي، وهو: إيلام النفس وما يتصل بأحوالها، وتشعر الضمّة في «الصَّرّ»: بأنّه عن قهر وعلوّ، والفتحة: بأنّه ما يكون من مماثل أو نحوه. اهـ. وانظر ما استنبطه العلماء منه وبقية طرقه فيه. وقد تحدث الإمام المصنف عن «اللذة والألم، وتفاصيل اللذائذ الحسيّة والكيفيّات النفسانية، وأسباب الفرح، والغم وأسباب سائر العوارض، بما لا مزيد عليه في المباحث المشرقيّة: (١ /٣٨٧ -٤١٢)، وراجع: الجزء الأول من هذا الكتاب.

# المسألة الثانية:

في استصحاب الحال ِ.

المختار \_ عندنا \_ أنّه حجَّةً. وهو قولُ المزنيِّ وأبي بكرٍ الصيرفيِّ من فقهائنا \_ خلافاً للجمهورِ من الحنفيَّةِ والمتكلِّمين.

#### لنا

أنَّ العلم بتحقّق أمرٍ - في الحالِ - يقتضي ظنَّ بقائِهِ - في الاستقبالِ ، والعملُ بالظنِّ - واجبُ: ولا معنى لكونِهِ حجَّةً إلاّ ذلك.

إنَّما قلنَا: إنَّ العلمَ(١) بتحقُّقِ أمرٍ \_ في الحال ِ \_ يقتضي ظنَّ بقائهِ \_ في الاستقبال ِ؛ لأنَّ الباقي مستغن عن المؤثِّر، [والحادث مفتقرٌ إليهِ، والمستغني عن المؤثِّر،)] راجحُ الوجودِ بالنَّسبةِ إلى المفتقر إليهِ.

إنَّما قلنا: إنَّ الباقي مستغنٍ عن المؤثِّر؛ لأنَّا لو فرضنا له مؤثِّراً \_ فذلك المؤثِّرُ، إمَّا أن يقال [إنَّه"]: صدر عنه أثرً، أو ما صدرَ عنه أثرً.

والثاني محالٌ؛ لأنَّ فرضَ المؤثِّر بدونِ الأثر متناقضٌ.

[و(1)] أمَّا الأوِّلُ \_ فأثرهُ. إمَّا أن يكونَ شيئاً ما كَانَ موجوداً، أو كانَ موجوداً.

فإن قلنا: إنَّه ما كانَ موجوداً: كانَ الأثرُ حادثاً، لا باقياً.

وإن قلنا: إنَّه كانَ موجوداً: كان [ذلك (٠٠)] تحصيلًا للحاصل ِ. وهو محالٌ.

فشبت: أنَّ الباقي مستغن عن المؤثِّر.

(٢) ما بين المعقوفتين ساقط من ى. (٣) هذه الزيادة من ي.

(٤) لم ترد الواو في ي . (٥) هذه الزيادة من آ،ي.

<sup>(</sup>١) كذا في آ، ى، وهو الصحيح، ولفظ غيرهما: «العمل».

وإنَّما قلنا: إنَّ الحادث (١) مفتقرٌ إليه؛ لأنَّ إجماعَ المسلمين، بل إجماعَ جمهورِ العقلاء منعقدٌ عليه، والاستقصاءُ فيه مذكورُ في كتابنا المسمّى بدالخلق والبعث (١)».

وإنَّمَا قلنا: إنَّ المستغني عن المؤثِّرِ ـ راجحٌ بالنَّسبةِ إلى المفتقرِ إليهِ، لوجهين:

### الأوّل:

وهو: أنَّ المستغنيَ عن المؤثِّر لا بدَّ (٣) أن يكونَ الوجودُ بهِ \_ أولى ؛ إذا لو كانَ الموجودُ به له أولى ؛ إذا لو كانَ الموجودُ مساوياً للعدم \_ لاستحالَ الرجحانُ إلاّ بمنفصل (١) ، وكانَ يلزمُّ افتقارُهُ إلى المؤثِّر، لكنَّا فرضَناهُ مستغنياً عنه ؛ هذا خلفٌ.

. فإذن: وجودُ الباقي ـ راجحٌ على عدمِهِ.

وأمَّا الحادث \_ فليسَ أحدُ طرفيه (\*) راجعاً على الآخر، إذا لوكانَ راجعاً \_ لاستحالَ افتقاره للى المرجّع ، وإلا لكانَ ذلكَ المرجّع \_ مرجّعاً (\*) لما هو في نفسه مترجّع : فكانَ ذلكَ تحصيلًا للحاصل . وهو محالً .

فثبت: أنَّ الباقيَ (\*) - أولى بالوجود، وأنَّ الحادثَ ليسَ أولى بالوجود، ولا معنى لظنٌ وجوده إلا اعتقادُ أنَّ وجوده - أولى: فثبت أنَّ الباقي راجحُ الوجود بالنسبة إلى الحادثِ.

<sup>(</sup>١) في آ: «يفتقر».

<sup>(</sup>٢) هذا الكتاب من كتب الإمام المصنف ذكره القفطي في أخبار الحكماء ص (١٩٢) وابن أبي أصيبعة في طبقات الأطباء: (٣٠/٣)، والصفدي في الوافي: (٤/٣٥)، والبغدادي في هدية العارفين: (١٠٨/٣)، والكتاب لا يزال مخطوطاً، له نسخة خطية في مكتبة كوبريلي (١٨٦) عقائد وكلام. وقد تكلمنا فيه في القسم الدراسي من رسالتنا للدكتوراه.

 <sup>(</sup>٣) في غير ى: «وأن».
 (٤) في غير آ: «بالمنفصل».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۵۷) من س. ﴿ ﴿) آخر الورقة (۱۹۷) من آ.

<sup>(</sup>٠) عبارة ى: «أنَّ الباقي راجع فيكون أولى».

# الثاني:

وهو: أنَّ الباقيَ لا يعدمُ إلاَّ عندَ وجودِ المانعِ . والمفتقرُ إلى المؤثِّرِ كما يعدمُ عندَ وجودِ المانعِ فقد يعدمُ - أيضاً - عندَ عدم المقتضي ، وما لا يعدمُ إلاّ بطريق واحدٍ: يكونُ أولى بالوجودِ ممَّا يعدم بطريقين ، ولا معنى للظنَّ إلاّ اعتقاد أنَّهُ أولى بالوجودِ .

[وإنَّما قلنا: إنَّ العملَ بالظنِّ \_ واجبٌ (١)]؛ لقوله عليهِ الصلاةُ والسلامُ: «نحنُ نحكمُ بالظاهِر؟).

ولأنَّهُ لُو لَمْ يجب: لزمَ جوازُ ترجيح ِ المرجوح ِ على الراجح ِ. وإنَّه غيرُ جائزِ في بديهةِ العقل .

ولأنَّ العملَ بالقياسِ، وخبرِ الواحدِ، والشهادةِ، والفتوى، وسائرِ الظنونِ المعتبرَةِ ـ إنَّما وجبَ: ترجيحاً للأقوى على الأضعفِ.

وهذا المعنى [قائمٌ ـ ها هنا ـ: فيلزم ثبوتُ الحكم ِ ـ ها هنا ـ أيضاً، وهو: وجوبُ العمل بهِ .

فإن قيلَ: لا نسلُمْ أنَّ العلمَ بتحقُّقِ أمرٍ في الحالِ [7] ـ يقتضي ظنَّ بقائِهِ في الاستقبال .

قولُهُ: «لأنَّ الباقيَ مستغنِ عن المؤتِّر».

قلنا: ما المعنيُّ (٥) بقولكم: «الباقي مستغنِ عن المؤثِّر»؟

إِنْ عَنِيتُم بِهِ: [أَنَّ (٤)] كُونَهُ بِاقِيًّا (٩) \_ مستغنٍّ عن الموثِّر، فهذا ممنوعٌ .

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من ي.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه في الجزء الثاني، ص (٨٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٣) من جـ.

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في س، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٢) من ص.

وأيضاً:

فهو مناقضٌ لقولكم: «الحادثُ مفتقرٌ إلى المؤثّرِ»؛ لأنَّ كونَه باقياً لم يكن حاصلًا \_ حالَ حدوثِهِ، ثمَّ حصلَ \_ بعدَ أن لم يكن: فيكونُ حادثًا. وأنتم قد اعترفتم أنَّ الحادثُ لا بدَّ لهُ من مؤثّر.

وإن عنيتم بقولكم: «الباقي مستغنٍّ عن المؤثّرِ» شيئاً آخرَ ـ فبيَّنوه، لننظرَ

نزلنا عن الاستفسارِ؛ فلِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: الباقي له مؤثَّرٌ، ولذلك المؤثِّرِ أثرٌ؟

قولهُ: «ذلك الأثرُ(١) إمَّا أن يكونَ شيئًا ما كانَ حاصلًا، أو كان حاصلًا»..

قلنا: لِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: ما كانَ حاصلًا؟ وذلكَ لأنَّهُ لا معنى لبقائِهِ إلا حصولهُ \_ في هذا الزمانِ \_ بعدَ أن كانَ حاصلًا في زمانٍ آخرَ قبلَهُ، لكنَّ حصولَهُ في هذا الزمانِ \_ ما كانَ حاصلًا قبلَ حصول ِ هذا الزمانِ . فإذنْ: كونُهُ باقياً أمرً حادثٌ \_ فأثرُ المبقى هو: ذلك الأثرُ.

فإن قلت: فعلى هذا التقدير - يكونُ أثرُ المبقى أمراً حادثاً، فلا يكونُ مبقياً، بل محدثاً.

قلت: مرادُنا من قولِنَا: «الباقي يفتقر إلى المبقي» - أنَّ حصولَهُ في الزمانِ الثاني لا بدَّ فيه من شيءٍ آخر. وقد ثبتَ أنَّهُ لا يكونُ باقياً ما لم يحصل - في الزمانِ الثاني، وحصولُهُ في الزمانِ الثاني - مفتقر إلى مؤثّرٍ. فإذن: يمتنجُ أن يصدقَ عليهَ كونه [باقياً (۱)] إلّا لمؤثّرٍ.

فيعدُّ ذلك ٣)، البحثُ عن الواقع بذلك المؤثِّرِ و [كونه(٤)] أمراً مستمراً، أو جديداً: بحثاً عن شيءٍ خارجٍ عن المقصودِ.

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «المؤثرًا،

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من آ. (٣) في آ: «فعند».

<sup>(</sup>٤) زيادة لم ترد في الأصول ولا يستقيم الكلام بدونها.

سلَّمنا فسادَ هذا القسم ، فلِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: أثرُهُ شيءٌ كانَ حاصلًا؟ قولُهُ: «تحصيلُ الحاصل محالً».

قلَّنا: إن عنيتَ بتحصيلِ الحاصلِ أن (١) يجعلَ عين [الشيءِ ٣)] الَّذي كانَ موجوداً في الزمانِ الأوَّل \_ حادثاً في الزمانِ الثاني: فلا نزاعَ في أنَّ ذلكَ محالً، لكن لِمَ قلتَ: إنَّ إسنادَ الباقي إلى المؤثِّر - يوجبُ (\*) ذلكَ؟

وإن عنيتَ بهِ: أنَّ الوجودَ الَّذي صدقَ عليهِ \_ في الزمانِ الأوَّلِ \_ أنَّه [إنَّما(٣)] ترجُّحَ لهـنـذا المؤثِّر: صَدَقَ عليهِ ـ في الزمانِ الثاني ـ أيضاً ـ أنَّه ترجَّحُ لهٰذا المؤثّر، فلِم قلت: إنَّ ذلكَ محالٌ؟

سلَّمنا: أنَّ ما ذكرتموه: يدلُّ على استغناء الشيءِ ـ حالَ بقائِهِ عن المؤثَّر، لكنّ \_ ها هنا \_ ما يعارضهُ، وذلكَ، لأنَّ هذا الباقي \_ كانَ بقائُّهُ ممكناً، وكلُّ ممكن فلَهُ مؤثِّر: فالباقي حالَ بقائِهِ لهُ مؤثَّرُ.

[و(1)] إنَّما قلنا: إنَّهُ ممكنَّ؛ لأنَّهُ في زمانِ حدوثِهِ \_ ممكنُ، وإلَّا لم يفتقر [الى المؤثّر(")]. وإمكانه من لوازم ماهيته، وما كانَ من لوازم الماهيَّةِ - فهو(") واجبُ الحصولِ في جميع زمانِ تحقَّق الماهيَّةِ: فكانَ الإمكانُ حاصلًا في زمان البقاء.

وإنَّما قلنا: إنَّ الممكنَ مفتقرٌ إلى الموِّثُر؛ لأنَّ الممكنَ قد استوى طرفاه، وما كانَ كِذَلَكَ: افتقرَ إلى المرجِّح .

فإن قلت: لِمَ لا يجوزُ أن يقالَ: الإِمكانُ إنَّما يحوجُ إلى المقتضي بشرطِ الحدوث، وهذا الشرطُ ـ فائت (٧) في زمانِ البقاءِ: فلا يتحقَّق الافتقارُ.

قلتُ: لا يجوزُ جعلُ الحدوثِ مؤثِّراً في تحقُّق الاحتياج ؛ لأنَّ الحدوثَ

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في س، ي. (۱) في غير آ: «يحصل».

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من آ، ي. (\*) آخر الورقة (٢٥٨) من س.

<sup>(</sup>٥) سقطت الزيادة من آ. (٤) لم ترد الواو في ي.

<sup>(</sup>٦) لفظ س، آ، ي: «كان».

<sup>. (</sup>۷) في ي: «كان».

عبارةً: عن مسبوقيَّة وجود الشيء بالعدم ، ومسبوقيَّة الوجود بالعدم ـ صفةً ونعتُ له ، وصفةُ الشيء متوقَّف على الوجود المتأخر (\*) عن تأثير المؤثّر فيه (\*) ـ المتأخّر عن احتياج المؤثّر إليه ، المتأخّر عن علَّة احتياجه إليه ، فلو كانَ الحدوثُ مؤثّراً في ذلك الاحتياج \_ إمَّا بأن يكونَ علَّة ، أو جزءَ علَّة ، أو شرطَ علَّة : لزمَ الدورُ. وهو محالُ.

سلَّمنا استعناءَ الباقي عن المؤتَّرِ، وافتقارَ الحادثِ إليه \_ فلِمَ قلتَ: إنَّ المستغنى راجعٌ عن المفتقر؟

قولُه \_ في الوجه الأوَّل \_ : «إنَّ الباقيَ أولى بالوجودِ، والحادثَ ليسَ أولى ، ولا معنى للظنِّ إلا اعتقادُ أنَّهُ أولى » .

قلنا: إن عنيتَ بهذه الأولويَّةِ - أنَّ العدمَ عليهِ ممتنع، فهذا باطلُّ؛ لأنَّ هذا الباقيَ يقبلُ العدمَ.

وإن عنيتَ بهِ أمراً آخرَ ـ فلا بدُّ من بيانِهِ .

فإن قلت: المرادُ منها درجةٌ متوسَّطةٌ - بينَ الاستواء، الَّذي هو مسمَّى الضرر(١). المانع من النقيض - الَّذي هو مسمَّى الضرر(١).

قلتُ: هذا محالٌ؛ لأنَّ معَ ذلك القدر من الأولويَّة، إن امتنعَ النقيضُ ـ فهو الضرورةُ؛ وقد فرضنا أنَّهُ ليسَ كذلك (\*).

وإن لم يمتنع، فمعَ ذلكَ القدر - من الأولويَّةِ - يصحُّ عليهِ الوجودُ تارةً، والعدمُ أخرى، فحصولُ أحدِهما بدلاً عن الآخرِ، إن توقَّفُ على انضمام ِ قيدٍ إليهِ: لم يكن الحاصلُ - قبله - كافياً في تحقَّق الأولويَّةِ.

وإن لم يتوقّف: كانت نسبةُ ذلك القدرِ ـ من الأولويَّةِ ـ إلى طرفي الوجودِ والعدم: على السويَّةِ، فترجيحُ أحدِهما على الآخر، لا لمرجِّح ِ زائدٍ: يكونُ

<sup>(</sup>١) آخر الورقة (١٢٨) من عي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٩٨) من آ. (١) في جـ، آ: «واليقين».

<sup>(</sup>٢) في س، آ: ٥الضرورة، ، ۽ ﴿ ﴿ ﴾ آخر الورقة (٢١٤) من جـ.

ترجيحاً لأحدِ طرفي الممكن على الآخر، لا لمرجَّحَ. وهو محالً.

[و(١)] أمَّا الوجه الثاني - فغايةً ما في الباب: أنَّه يُمكنُ تحقُّقُ عدم الحادث بطريقين، ولا يمكنُ تحقِّق عدم الباقي إلَّا بطريقِ واحدٍ، فلِمَ قلت: إنَّ هذا القدرَ يقتضي أن يكونَ الباقي ـ راجحاً في الوجودِ على الحادث؟

سلَّمنا أنَّ ما ذكرتموه ـ يقتضي رجحانَ الباقي على الحادثِ من ذلك الوجهِ ، لكنُّهُ يقتضي عدمَ الرجحان من وجهِ آخرَ.

#### ىبائە

أن الباقي(٢) لا يصدقُ عليه كونَّهُ باقياً ، إلَّا إذا حصلَ في الزمان [الثاني(٣)] ، فحصول (٩) في الزمان [الثاني(٤)] \_ أمر حادث، فإذا لم يكن وجود الحادث راجحاً (٥)، فالمتوقِّفُ على ما لا يكونُ راجعَ الوجودِ: لم يكنُ ـ هو أيضاً ـ راجعَ الوجود: فيلزمُ أن لا يكونَ الباقي راجع الوجود.

سلَّمنا أنَّ الباقي راجحُ الوجود، ولكن ما لم يتحقِّق كونَّهُ باقياً - لا يتحقَّق كُونَّهُ راجعَ الوجودِ. وهو إنَّما يصدقُ عليهِ كُونَّهُ باقياً \_ إذا حصلَ في الزمانِ الثاني .

فالحاصلُ: أنَّا ما لم نعرفُ وجودَه في الزمانِ الثاني ـ لا نعرفُ كونَّهُ راجحَ الـوجود. وأنتم جعلتم رجحانَ وجودِهِ ـ دليلًا على وجودِهِ في الزمانِ الثاني: فيكونَ دوراً.

سلَّمنا: أنَّ الباقي راجحٌ في الوجودِ الخارجيِّ على الحادثِ، فلِمَ قلتَ: يجبُّ أن يكونَ راجحاً عليهِ في الظنُّ ؛ ؟ لا بدُّ لهذا من دليلٍ .

سلَّمنا: حصولَ هذا الظنِّ، وأنَّ العملَ بهِ واجبٌ، ولكنَّهُ معارضٌ بدليلِ آخرَ \_ يمنعُ من التمسُّكِ بالاستصحاب، وهو: أنَّ من سوَّى بين الوقتين في

(\*) آخر الورقة (٢٥٩) من س.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في ج، آ.

<sup>(</sup>٣) سقطت الزيادة من س، ي.

<sup>.(</sup>٥) أبدلت الفاء في آ بواو. (٤) سقطت الزيادة من س، ي.

<sup>(</sup>٢) لفظ آ: «المسمّى».

الحكم ، فإمَّا أن يقال: إنَّما سوَّى - بينهما - الشتراكِهما فيما يقتضي ذلك الحكم ، أو ليسَ الأمرُ كذلك .

فإن كانَ الأوّل \_ فهو قياسً.

وإن كان الثاني: كانَ ذلك تسويةً بين الوقتين في الحكم ِ من غيرِ دليل ٍ.. وإنَّهُ باطلٌ بالإجماع .

## [و(١)] الجوابُ:

قوله: «ما المرادُ من قولكم: الباقي مستغنِ عن المؤثّر»؟

قلنا: لا شك [في (٢)]، أنَّ الباقيَ ـ هو الِّذي حصلَ في زمانٍ، بعدَ أن كانَ ـ بعينه ـ حاصلًا (٣) في زمانِ آخر قبلَهَ.

وهذا يقتضي أن تكونَ الذاتُ الحاصلةُ في هذا الزمانِ \_ عينَ الذاتِ الحاصلةِ في ذلك الزمانِ الآخر.

إذا ثبتَ هُذا \_ فنقولُ:

هذه الذاتُ الَّتي صدقَ عليها: أنَّها حصلت ـ بعينها ـ في الزمانين، إمَّا أن يقالَ: حصلَ فيها في الزمانِ الثاني ـ أمرُ لم يكن حاصلًا في الزمانِ الأوَّلِ، أو لم يحصلُ.

فإن كانَ [الأوّل: كانَ (٤٠)] الأمرُ المتجدَّدُ \_ مغايراً للذاتِ الباقيةِ: فيكونُ: الباقي \_ في كونُ: الباقي \_ في الحقيقةِ \_ هو الذات، لا هذه الكيفيَّةُ المتجدِّدةُ. فنحن ندَّعي: أنَّ ذلك الشيءَ \_ الذي هو الباقي يستحيلُ إسنادُه إلى المؤثِّر، حالَ بقائِه.

وعلى هذا التقدير: لا يكون إسناد تلك الكيفيَّةِ المتجدَّدةِ قادحاً في قولنا: «الباقي غير مستندٍ إلى المؤثِّر»؛ لأنَّ أحدَهما غير الآخر (٩٠).

وإن قلنا: إنَّه لم يحدثُ \_ في الزمانِ الثاني \_ أمرٌ متجدِّدٌ، بل الحاصلُ في

<sup>(</sup>۱) زاد في جـ، آ: (و). (۲) لم ترد الزيادة في ي، آ.

<sup>(</sup>٣) زاد في آ: «بعينه». (٤) سقطت الزيادة من ي.

<sup>( )</sup> كذا في آ، ولفظ ي: «المؤثر» وفي غيرهما: «الأول».

الزمانِ الثاني \_ ليسَ إلّا الذاتَ الَّتي كانت حاصلةٍ في الزمان الأوَّل . فعلى هذا التقدير: بطلَ قولُهم: إنَّ كونَه باقياً كيفيَّةٌ حادثةٌ، وأنُّها مفتقرةٌ إلى المؤثِّر. فثبت: [أنَّ (١)] على التقديرين (٢) السؤال (٢) ساقطً.

قولُّهُ: «حصولُهُ في الزمانِ الثاني \_ كيفيَّةُ زائدةً على الذاتِ، وهي مفتقرةً إلى المؤثّر».

قَلْنَا: هَذَا بَاطُلُّ. وَبِتَقَدِيرِ ثُبُوتِهِ [فَهُونَ ] غَيرُ قَادَحٍ فَي دَلَيْلِنَا.

أمَّا أنَّه باطلٌ ـ فلأنَّ حصولَه في الزمانِ الثاني، لو كانَ كيفيَّةُ زائدةً على الـذاتِ ـ لكـانَ حصـولُ ذلـك الزائدِ في ذلك الزمانِ \_ كيفيَّةً (\*) أخرى: فلزم التسلسل وهو محالً.

[و(٥)] لأنَّ العدمَ قد يصدقُ عليهِ أنَّهُ باقٍ ، فلو كانَ تحققُّهُ في الزمانِ الثاني ـ كيفيَّةً ثبوتيَّةً : لزمَ قيامُ الصفةِ الموجودةِ بالموصوفِ ـ الذي هو نفيٌ محضٍّ . وإنَّهُ محالً.

وأمَّا [أنَّ(١)] بتقدِير(\*) ثبوتِهِ \_ فالمقصودُ حاصلٌ، فذلكَ لأنَّ حصولَهُ في الزمانِ الثاني ـ لما كان أمراً حادثاً: كانَ إسنادهُ إلى المؤثِّر ـ إسناداً للحادث إلى المؤثِّر، لا (\*) [إسناداً (٧)] للباقي؛ وكلامُنا ليسَ إلَّا في الباقي.

قوله: «ما الذي تعني بتحصيل الحاصل »؟

قلنا: نعني به \_ أنَّ الشيءَ الَّذي حكمَ العقلُ عليهِ بأنَّهُ كانَ حاصلًا قبلَ ذلك: يحكمُ عليهِ بأنَّ حصولَه \_ الآنَ \_ لأجل هذا الشيءِ.

وهذا محالٌ . بالبديهة \_ لأنَّهُ لمَّا كانَ حاصلًا قبلَ ذلك ، فلو أعطاهُ \_ الآن \_

: (١) سقطت الزيادة من ي. (٢) عبارة آ: «هذه التقديرات».

(٣) في جـ: «فالسؤال». (٤) هذه الزيادة من آ، ي.

(\*) آخر الورقة (١٩٩) من آ.

(٦) هذه الزيادة من جه آ.

(\*) آخر الورقة (٢٦٠) من س.

(٥) هذه الزيادة من ي.

(\*) آخر الورقة (٢١٥) من ج.

(٧) سقطت الزيادة من ي، آ.

هذا المؤثِّر جصولاً: لكانَ قد حصلَ نفشُ ما كانَ حاصلًا. وإنَّه محال.

قوله: «الباقي حالَ بقائِهِ ممكن، والممكنُ (١) مفتقر، .

قلنا: لا نسلُّمُ أنَّ الممكنَ - إنَّما يفتقرُ إلى المؤثِّرِ بشرطِ كونِهِ حادثاً.

قوله: «الحدوثُ متأخَّرُ».

قلنا: لا نريدٌ به أنَّ كونَهُ حادثاً شرطً للافتقارِ، بل نريدُ به: أنَّ كونَهُ بحيثُ لو وقعَ بالمؤثِّر لكانَ حادثاً، بشرطِ افتقارِ الأثرِ إلى المؤثِّر. وكونُهُ بهذهِ الصفةِ (١) أمرٌ متقدَّمٌ.

قوله: ﴿مَا الْمُرَادُ مِنَ الْأُولُوبَّةِ﴾.

قلنا: : درجةً متوسطةً بين التساوي والتعيين المانع من النقيض ِ.

قوله: «هذا محالٌ؛ لأنَّه يقتضي ترجيحَ أحدِ المتساويينِ على الآخرِ، لا لمرجِّح ِ.».

قلنا: لا نسلَّمُ أنَّ ذلك ممتنعٌ \_ مطلقاً، بل ذلك إنَّما يمتنعُ بشرطِ الحدوثِ.

قوله \_ على الوجه الثاني \_: «لم قلت: إنَّهُ لمَّا أمكنَ حصولُ عدم الحادثِ بطريقين، وعدمُ الباقي لا يحصلُ إلا بطريقِ (٣): كانَ وجودُ الحادثِ مرجوحاً».

قلنا: لأنَّ عدمَ حصول الحادثِ \_ أكثرُ من عدم الباقي؛ لأنَّهُ يصدقُ على ما لا نهاية له: أنَّه لم يحدثُ.

وأمّا عدمُ الباقي \_ بعد حدوثِه \_ فمشروطٌ بوجودِه : فإذا كانَ الوجودُ متناهياً : كانَ العدمُ \_ بعدَ الوجود \_ متناهياً .

وإذا كانَ عدمُ حدوثِ الحادث أكثرَ من عدم الباقي - بعدَ وجودِهِ ، والكثرةُ موجبةً للظنّ : ثبتَ أنَّ عدمَ حدوثِ (٤) [الحادثِ - غالبٌ على عدم الشيءِ ، ولا

<sup>(</sup>١) عبارة ى: «وكل ممكن». (٢) في ى، آ: «الحالة».

 <sup>(</sup>٣) زاد في س، آ، ى: «واحد».
 (٤) لفظ ى: «ثبوت».

معنى للظنِّ إلَّا(١)] ذلك.

واعلم: أنَّهُ يمكنُ الاستدلالُ بهذهِ النكتةِ \_ ابتداءاً.

قولَهُ: «كونَهُ باقياً يتوقَّفُ على [حدوثِ حصولِهِ في الزمانِ الثاني، فكونَه باقياً يتوقَّفُ على ما لا يكونُ باقياً يتوقَّفُ على ما لا يكونُ راجحاً ليسَ براجح . والموقوفُ على ما لا يكونُ راجحاً ليسَ براجح .».

قلنا: لهذا إنَّما يلزمُ لو كانَ حصولُهُ في الزمانِ الثاني \_ كيفيَّةً وجوديَّةً؛ وقد دللنا على أنَّ ذلك محالٌ؛ لأنَّهُ يوجبُ التسلسلَ.

ثم إن سلمنا (\*) صحّة ذلك، لكنًا نقول: لمّا ثبتَ أنَّ الحدوثَ مرجوحٌ، فالله أن الخدوثَ مرجوحٌ، فالله أمرانِ حادثانِ: أحدهما الذاتُ. والآخر \_ حصولُ الذاتِ في ذلك الزمانِ.

وأمًا إذا كانت الذاتُ باقيةً، والحادثُ أمرُ واحدً \_ وهو حصولُهُ في ذلك الزمانِ. أمًّا الذاتُ \_ فهي ليست [بـ٣] حادثةٍ في نفسِها.

فإذنْ: الحادثُ مرجوحٌ من وجهين، والباقي من وجهٍ واحدٍ: فوجبَ أن يكونَ الباقي راجحاً على الحادثِ ـ من هذا الوجه.

قوله: «ما لم (٠) يُعرف كونُّهُ باقياً، لا يثبتُ رجحانُّهُ».

قلنا: لا حاجة إلى ذلك، بل نقول: هذا الذي وجد لا يمتنع عقلاً أن يوجد في الزمانِ الثاني، وأن يعدم، لكنَّ احتمالَ الوجودِ راجع على احتمالِ العدم من الوجهِ الذي ذكرناه: فالعلمُ (الله بوجوده في الحال عليه يقتضي اعتقاد رجحانِ وجوده على عدمهِ في ثاني الحال في فإذن: العلمُ بالأولويَّة مستفادٌ من العلم بوجودهِ في الحال .

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من آ، ولم ترد كلمة (حدوث، في ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٢٩) من ي.

<sup>(</sup>٢) زادها ي . (\*) آخر الورقة (٧٣) من ص .

<sup>(</sup>٣) أبدلت الفاء في ى، آ بواو. (٤) لفظ ى: «باقي».

وعلى هذا التقدير: يسقط (٥) الدورر.

قولُه: «هبْ أنَّ الباقيَ راجحٌ على الحادثِ ـ في الوجودِ الخارجيِّ، فلِمَ قلت: يجبُ أن يكونَ راجحاً عليه في الذهن»؟

قلنا: لأنَّ الاعتبارَ الذهنيُّ \_ مطابقُ للاعتبارِ الخارجيِّ وإلَّا كانَ جهلًا.

قولَّهُ: «التسويةُ بينَ الزمانين \_ إن لم تكن بالقياس : كانَ ذلك تسويةً بين . الزمانين من غير دليل ₪.

قلنا(١): القياسُ دليلُ واحدُ من أدلَّةِ الشرع ، وليسَ يلزمُ من عدم دليلِ معيَّن عدمُ الدليل بالكلِّيَّةِ ، بل نحنُ سوَّبْنَا بينَ الزّمانين .. في الحكم بناءً على ما ذكرنا(٢): من أنَّ العلمَ بشوتِهِ في الحال ِ ـ يقتضي ظنَّ ثبوتِهِ على ذلك الوجهِ في الزمانِ الثاني، والعملُ بالظنِّ واجبً.

واعلم: أنَّ القولَ «باستصحاب الحالِ» .. أمرٌ لا بدَّ منه في الدين والشرع والعرف(\*).

أُمًّا في الدِّين ـ فلأنَّهُ لا يتم [الدِّين"] إلَّا بالاعترافِ بالنبوَّةِ، ولا سبيلَ إليهِ إلا بواسطة المعجزة(1)، ولا معنى للمعجزة إلَّا فعل حارقٌ للعادةِ، ولا(1) يحصلَ فعلُّ خارقٌ للعادةِ إلاَّ عندَ تقرُّر العادةِ، ولا معنى للعادةِ إلاَّ أنَّ العلمَ بوقوعِهِ ــ على وجهٍ مخصوص في الحال ِ ـ يقتضي اعتقادَ أنَّه لو وقعَ ـ لمَا وَقعَ إلَّا على ذلك الوجهِ. وهذا (٥) عينُ «الاستصحاب».

وأمَّا في الشرع \_ فلأنَّا إذا عرفنا أنَّ الشرعَ تعبَّدنا بالإجماع ، أو بالقياس ِ،

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٦١) من س.

<sup>(</sup>١) لفظ آ: وقلت.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٦) من جـ.

<sup>(</sup>٤) في ي، آ: «المعجزات».

<sup>(</sup>٠) ئي ي، آ: «وهو».

<sup>(</sup>۲) في آ: «ذكرناه».

<sup>(</sup>٣) لم ترد في آ.

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (٢٠٠) من آ.

أو بحكم من الأحكام \_ فلا يمكننا العملُ به إلّا إذا علمنا أو ظننًا عدمَ طريانِ الناسخ .

فإنَّ علمنا ذلكَ بلفظٍ آخرِ - افتقرنا فيه إلى اعتقادِ عدم النسخ \_ أيضاً \_: فإن كانَ ذلك بلفظٍ آخر \_ أيضاً - تسلسلَ إلى غير النهاية . وهو محالً : فلا بدّ أن ينتهي - آخر الأمر - إلى التمسُّكِ بـ «الاستصحاب» وهو: أنَّ علمنا بثبوته \_ في الحال \_ يقتضي ظنَّ وجوده في الزمانِ الثاني .

وأيضاً: فالفقهاء - بأسرهم - على كثرة اختلافهم اتَّفقوا: على أنَّا متى تيقُنَّا حصولَ شيء، وشككنا في حدوثِ المزيل: أخذنا بالمتيقَّن. وهذا «عين الاستصحاب» لأنَّهم رجحوا بقاء الباقي على حدوثِ الحادثِ.

وأَمَّا العرفُ \_ فلأنَّ من خرجَ من دارِهِ، وتركَ أولادَهُ فيها \_ على حالة مخصوصةٍ: كان اعتقادُهُ لبقائِهم على تلك الحالةِ \_ الَّتي تركَهم عليها \_ راجحاً على اعتقادِهِ لتغير تلك الحالةِ .

ومن غابَ عن بلده \_ فإنَّهُ يكتبُ إلى أحبابِهِ وأصدقائِهِ [عادة(١)] في الأمورِ التَّتي كانت موجودةً \_ حالَ حضوره وما ذاك إلاّ [لـ(١)] أنَّ اعتقادَه \_ في بقاءِ تلك الأمور \_ راجعٌ على اعتقادِه في تغيُّرها، بل لو تأمَّلنا \_ لقطَّعْنا بأنَّ أكثرَ مصالح العالم ، ومعاملاتِ الخلق \_ مبنيٌّ على القول ِ «بالاستصحاب».

## فرع:

من قال «النافي» (٣) لا دليلَ عليه \_ إن أرادَ (١): أنَّ العلم بذلك العدم الأصليِّ \_ يوجبُ ظنَّ دوامِهِ في المستقبل : فهذا حقِّ. [كما بيَّنَاه (٥)].

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٣) في جا، آ: «الباقي»، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٤) زاد في جـ: «به».

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ج، آ، ي، س.

وإن أرادَ بهِ غيره: فهو باطلٌ؛ لأنَّ العلمُ (١) بالنفي(٢)، أو الظنَّ بهِ لا يحصلُ إِلَّا لمؤتِّر (٣).

(١) لفظ جه: «العالم»:

<sup>(</sup>۲) في ي: «بالشيء».

<sup>(</sup>٣) اختلف الاصوليون في نافي الحكم: هل هو مطالب بالدليل على نفيه كما يطالب مثبته بالدليل على ثبوته؟ فقال بعضهم: نعم. وقال آخرون لا. وقيل: إن كان في العقليات طولب. وإن كان في الشرعيّات فلا. والتحقيق: أنهم إنْ أرادوا بالدليل ما عدا واستصحاب الحال» من الأدلة الأخرى: فالحقّ: أنّه غير مطالب بشيء منها. وإن أرادوا: واستصحاب الحال» والاكتفاء به في إثبات نفيه للحكم فالحق: أنّه مطالب به، فيقول في إثبات دعواه: وإنمّا نفيت الحكم لأن الأصل عدمه فاستصحبت هذا الأصل، وتفيت الحكم». انظر جمع الجوامع بشرح الجلال: (٢/١٥٣)، والمستصفى: (١/٢٢٧)، والتبصرة: (١/٧٥٥)، وإحكام الأمدي: (٤/١٥٠)، وشرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاج: (١١٣/٣)، واللمع وأحكام الأمدي: (٤/١٥٠)، وشرح الإسنوي وبحاشيته الإبهاج: (١١٣/٣)، واللمع

# المسألة [النالثة()]:

في الاستحسان(٢).

المحكيُّ عن الحنفيَّةِ: ألقولُ بالاستحسانِ.

(١) سقطت الزيادة من س.

(٣) مناقشات الأصوليين وجدلهم في الاستحسان مناقشات لا طائل تحتها، ولا أهمية موضوعية لها، ذلك لأن القائلين بالاستحسان اعتبروه في أقل أحواله قياساً خفياً، وقد يقوم على أثر أو إجماع أو ضرورة. وفي هذه الحالة لا يكون مناك ما يدعو لاعتباره دليلاً خاصاً، وبالتالي ليس هناك ما يدعو إلى أن يقع فيه أي اختلاف لأنّ جميع القائلين بحجية القياس قائلون بانقسامه إلى نوعين: جليّ وخفيّ وكل منهما حجّة وبهذا يكون الاستحسان دليلاً من الأدلة المتفق عليها إذ لا يخالف فيه أحد من القياسين .

وأمّا منكروه - فلم ينكروه - وهو بهذا المفهوم - وإنما أنكروا القول بالدين بمجرد التشهّي والميل النفسي والهوى، ولا شك أنّ هذا أمر لا يمكن أن يقول به مسلم أوتي أي حظ من المعرفة بالإسلام، والفقه في الشرع فضلًا عن أئمة أجلًاء: كالإمام أبي حنيفة ومحمد بن الحسن ومن تبعهما. فلا يجرؤ مسلم أن يقول لما مالت إليه نفسه، أو اشتهته ميوله: إنه دليل شرعيّ. ويبدو أنه قد كان للتعصّب المذهبيّ نصيب كبير في الخلط في هذه المسألة حتى صعبوا سهلًا، وبالغوا في غير عظيم؛ فالاستحسان الذي أنكره الإمام الشافعيّ وغيره من الأثمة وقال فيه قولته المشهورة: « من استحسن فقد شرع» وكتب فيه كتابه «ابطال الاستحسان» - لا شك أنّه أمر لا يقول به مسلم.

وأمّا «الاستحسان» ـ الذي قال فيه متأخرو الحنفيّة:

أولاً: بأنّه «دليل ينقدح في نفس المجتهد وتقصر عنه عبارته: فلا يقدر على اظهاره»، إنْ أرادوا بقولهم: «ينقدح في نفس المجتهد»: أنّه يشك فيه فهو مردود. كما هو ظاهر. وإنْ أرادوا: أنّه يتيقّن صحته فهو صحيح، يجب عليه العمل به غير أنّه لا يستطيع أن يحتج به على غيره من المجتهدين، إذ لا يمكنهم الحكم عليه بصحّة أو بطلان إلا بعد معرفته، والمفروض أنّه عاجز عن بيانه.

ومخالفوهم: أنكروا ذلك عليهم؛ لظنّهم أنهم يعنون به: الحكم من غير دليل والذي حصَّله(١) المتأخرون في تحديده وجهان:

" , ثانياً: وقال بعضهم: «إنّه قطع المسألة عن نظائرها لما هو أقوى» - أي: أن يعدل المجتهد عن الحكم في مسألة بنحو ما حكم في نظائرها لدليل أقوى من الدليل الأول - الذي كان. وهذا يعتبر نوعاً من الترجيح بين الأدلة، وهو أمر معند به لدى الجميع، وقد يكون من قبيل «تخصيص العام» كما في تخصيص أبي حنيفة قول الناذر: «مالي صدقة» بالمال الذي تجب فيه الزكاة دون غيره؛ فإنّ قوله «مالي» عام يشمل ما تجب فيه الزكاة من المال وغيره، فكان مقتضاه وجوب التصدق بالجمع، لكن عاهنا حديل خاص أخرج مالا يزكى، وهو قياس عبارة هذا الناذر على قوله تعالى: ﴿ خُدّ مِنْ أَمُولِهِمْ صَدَقَةً ﴾ (١٠٣/٩) بجامع أنّ كلاً قد اقترن فيه المال بالصدقة، والمال - في الآية - قاصر على ما تجب فيه الزكاة: فكذلك المال في قول الناذر.

وعلى هذا يكون «الاستحسان» عبارة عن دليل خاص من كتاب أو سنة أو غيرهما عارض دليلًا عامًا وخصصه وليس دليلًا جديداً؛ ولا نزاع في جواز تخصيص العام بالخاص إذا صع الحاص.

ثالثاً: قال بعضهم: «إنّه ترك وجه من وجوه الاجتهاد غير شامل شمول الألفاظ لوجه أقرى منه ، يكون كالطارىء عليه ؛ ومثال ذلك العنب: فإنّه قد ثبت تحريم بيعه بالزبيب سواء أكان على الشجر أم لا ، قياساً على الرطب، ثم إن الشارع رحّص في جواز بيع الرطب على النخل بالتمر فقسنا عليه العنب في هذه الحالة وتركنا القياس الأول ؛ لكون الثاني أقوى منه ، وهذا يجعل الاستحسان عبارة عن «تخصيص العلة» وليس دليلاً جديداً».

ومن هنا يتضع: أنّه لا يتحقق استحسان مختلف فيه كما قال ابن الحاجب، وانظر هذه المسألة والمذاهب فيها في الأم: (٢٧/٧ - ٢٧٧)، والرسالة (٢٠٥ - ٥٠٥)، والمعتمد: (٨٣٨/٢)، والتبصرة: (٢/ ٣٣٦)، واللّمع: (٦٨)، والمستصفى: (١/ ٢٧٤ - ٢٨٣)، والمنخول: (٣٧٤)، وكشف الأسرار للبزدويّ : (٤/ ، ، ١١)، وأصول السرخسي : (٢/ ١٩٩/ - ٢٠٨)، وشرح المنهاج وبحاشيته الإبهاج: (٣/ ١٢٣)، وجمع الجوامع بشرح الجلال: (٢٠٨٧)، وتيسير التحرير: (٧٨/٤)، وحاشية نسمات الأسحار: (١٥٥ - ١٥٦)، وكشف الأسرار على المنار: (١٥٥ - ١٥١)، وكشف الأسرار على المنار: (١٩٤/ ١ - ١٦٨).

(١) في آ، ى: «فصله»، والمراد بالمتأخرين: المتأخرون من الحنفية.

## الأوَّلُ:

قَالَ الكرخيُّ: «الاستحسانُ ـ هو: أن يعدلَ الإنسانُ عن [أن (١)] يحكم في المسألةِ بمثلِ ما حكم (١) في نظائرِها إلى خلافِهِ لوجهٍ ـ أقوَى يقتضي العدولَ عن الأوَّل (٣)».

وهـ ذا يلزم - عليه - أن يكون العدول عن العموم إلى التخصيص وعن المنسوخ إلى الناسخ : استحساناً.

## الثاني:

قَالَ أَبِو الحسين: «الاستحسانُ: تركُ وجه من وجوه الاجتهاد عير شامل (٤) شمول(\*) الألفاظ لوجه \_ أقوى منه، وهو في حكم الطاريء على الأوَّل (٠)».

قال: ولا يلزم عليه العدول عن العموم إلى القياس المخصّص ؛ لأن العموم لفظٌ شاملٌ ولا يلزم عليه أن يكون أقوى القياس استحساناً؛ لأنَّ الأقوى ليسَ في حكم الطارىء على الأضعف. فإن كانَ طارئاً فهو استحسانً.

فإن قلت: فقد قالَ محمد بن الحسن \_ في غير موضع من كتبه: «تركنا الاستحسانَ للقياس ، كما لو قرأ آية [الله ] سجدة في آخر السورة: فالقياسُ يقتضي أن يجتزىء بالركوع ، والاستحسان \_ [أن (٣)] لا يجتزىء به، بل يسجدُ [لها (٨)]. ثمَّ إنَّهُ قالَ بالقياس .

(٧) لم ترد الزيادة في س.

<sup>(</sup>۱) سقطت من س. (۲) لفظ آ: «يحكم».

<sup>(</sup>٣) انظر أصول السرخسيّ : (٢٠٠/٢)، والمعتمد: (٨٤٠/٢).

<sup>(</sup>٤) زاد في ى: «مثل».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٦٢) من س. (٥) انظر المعتمد: (٨٤٠/٢).

<sup>(</sup>٦) لم ترد أداة التعريف في ي.

<sup>(</sup>٨) لم ترد في ي.

فهذا الاستحسانُ \_ إن كانَ أقوى من القياس ِ، فكيفَ تركه؟ وإن لم يكنُ أقوى إمنه (¹)]: فقد بطلَ حدُّكُم.

قلت: ذلك المتروك \_ إنّما يسمَّى استحساناً لأنّه (٢) وإن كانَ الاستحسان \_ وحده \_ أقوى من القياس [وحده (٣)] لكن اتصّل بالقياس شيءٌ آخرُ: صارَ ذلك المجمع أقرى من الاستحسان: كما في المسألة التي ذكرتموها؛ فإنَّ الله \_ تعالى \_ أقام الركوع مقام السجود \_ في قوله تعالى: ﴿وَخَرَّ رَاكِعاً وَأَنَابَ ﴾ (٤) فهذا تقريرُ هذا الحدِّ الَّذي ذكره أبو الحسين رحمه الله .

واعلم: أنَّ هذا يقتضي أن تكونَ الشريعةُ كُلُها: استحساناً؛ لأنَّ مقتضى العقل \_ هو البراءةُ الأصليَّةُ، وإنَّما يتركُ [ذلك (\*)] لدليل أقوى منه، وهو نظَّ أو إجماعً أو قياسٌ.

وهذا الأقوى في حكم الطارى الأول : فيلزمُ أن يكونَ الكلَّ استحساناً. وهم لا يقولون به (١) ؛ لأنَّهم يقولونَ : تركنا القياسَ للاستحسانِ ، وهذا يقتضي أن يكونَ القياسُ حمغايراً للاستحسانِ : فالواجبُ أن يزاد في الحدِّ قيدُ آخرُ - فيقالُ : «تركُ وجه من وجوه الاجتهادِ - مغايرٍ للبراءة الأصليَّةِ ، والعموماتِ اللفظيَّةِ ، لوجه أقوى منه ، وهو في حكم الطارى على الأول ».

إذا عرفتَ هذا \_ فنقولُ: اتَّفقَ أصحابُنا على إنكارِ الاستحسانِ.

وهذا الخلاف، إمَّا أن يكونَ في اللفظِ أو في المعنى. لا يجوزُ أن (٥) يكونَ

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ي.

 <sup>(</sup>٢) كذا في آ، ى، ص، وفي النسخ الأخرى: «بالآية» وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٢) زيادة مناسبة انفردت بها ي.

<sup>(</sup>٤) الآية (٢٤) من سورة ص.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من سن، آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٧) من جـ.

<sup>(</sup>١) في س، آ، ي: «بذلك».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠١) من آ.

في اللَّفظِ؛ لأنَّه قد وردَ في القرآنِ والسنَّةِ، وألفاظِ سائرِ المجتهدين ـ هذه اللفظةُ.

أمَّا القرآنُ فقولُهُ تعالى: ﴿ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا ﴾ (١) وقوله: ﴿ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ (٢).

وأمّا السنَّةُ \_ فقوله عليه الصلاةُ والسلامُ : «مَا رَآهُ المسلمونَ حَسَناً فهو عندَ اللهِ حَسَنٌ ٣).

وأمَّا ألفاظُ سائرِ المجتهدينَ - فلأنَّ الشافعيَّ - رضي الله عنهُ - قالَ في بابِ المتعةِ «أُستحسن أَن تكونَ ثلاثين درهماً(٤)».

وفي باب الشفعة وأُستحسن أن يثبت للشفيع \_ الشفعة إلى ثلاثة أيام»(٥) وقال في المكاتب واستحسن أن يترك عليه شيء ١٥٥).

فثبت بهذا: أنَّ الخلاف ليس في اللفظ.

<sup>(</sup>١) الآية (١٤٥) من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) الآية (١٨) من سورة الزمر.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه في : ج٣، ص (٢٣)، وهو موقوف على ابن مسعود، كما تقدم.

<sup>(\$)</sup> راجع ما جاء عن الإصام الشافعيّ في «المتعة» في أحكام القرآن: (١٩٩١... ٢٠٣)، والأم: (٣٨/٤) ط. بولاق وأكثر ما يستعمل الإمام لفظ: «استحب»، وراجع السنن الكبرى: (٢٥١/٧)، وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) راجع الأم: (٣/ ٢٣١ - ٢٣٢) وكتابي اختلاف الحديث واختلاف العراقيين بحاشيتها وبهامشها مختصر المزنى: (٤٧/٣).

<sup>(</sup>٦) راجع المختصر بهامش الأم: (٢٧٦/٥) وما بعدها والذي فيه: «إن المكاتب عبد ما بقي عليه درهم» والأم: (٣٦٢/٧) وما بعدها، وقد جاء في (٣٦٤) منه: «ويجبر سيد المكاتب على أن يضع عنه مما عقد عليه الكتابة».

<sup>(</sup>V) ما بين المعقوفتين سقط من غير من، آ، ي.

وبقي معمولاً به في [غير<sup>(1)</sup>] تلك الصورة<sup>(\*)</sup>: فهذا هو القولُ بتخصيص العلَّة. وهو ـ عند الشافعيُّ وجمهورِ المحقِّقين ـ باطلٌ. وقد تقدّمت هذه المسألةُ (<sup>1)</sup>، فظهرَ: أنَّ القولَ بالاستحسانِ باطلٌ.

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٠) من ی.

<sup>(</sup>٢) راجع الجزء الخامس، ص (٢٤٦).

# المسألة الرابعة:

الحق: أن قولَ الصحابي \_ ليسَ بحجَّة (١) .

وقالَ قومٌ : إنَّهُ حجَّةٌ مطلقاً .

ومنهم من فصَّلَ، وذكروا(٢) فيه وجوهاً.

أحدُها: أنَّه حجَّةً، إن خالفَ القياسَ.

وثانيها: أنَّ قولَ أبي بكر وعمر - رضي الله عنهما - حجَّةٌ فقط.

وثالثها: أنَّ قولَ الخلفاءِ الأربعة \_ إذا اتَّفقوا \_(\*) حجّة .

لنا: النصُّ والإجماعُ والقياسُ.

أمّا النصُّ - فقوله - تعالى - ﴿فَاعْتِبَرُوا يَسَأُولِي ٱلْأَبْصَـٰـرِ﴾ ٢٠ أمرَ بالاعتبارِ، وذلك ينافي جوازَ التقليدِ.

وأمَّا الإجماع .. فهوَ أنَّ الصحابة أجمعوا على جوازِ مخالفةِ كلِّ واحدٍ من

<sup>(</sup>١) أي على المجتهدين من الصحابة ومن بعدهم.

<sup>(</sup>۲) لفظ ي: «وذكر».

<sup>(\$)</sup> آخر الورقة (٢٦٣) من س.

<sup>(</sup>٣) الآية (٢) من سورة الحشر، ووجه الاحتجاج بها عند الأصوليّين: أن «الاعتبار» مرد: الاجتهاد، وأولو الأبصار هم المجتهدون، فلهذا فقد أوجب الله تعالى على كلّ من بلغ درجة الاجتهاد أن يجتهد، ومنعه من تقليد غيره، ولو كان قول الصحابيّ حجّةً على من بعده من المجتهدين على المناوا ممنوعين من تقليده. وانظر تفسير الإمام المصنف (٢٨١/٢٩) والقرطبي: (١٨/ ٢٩)، والطبري: (٢٨/ ٢٨)، وابنكثير (٤/ ٣٣٠)، والنيسابوري: (٢٨/ ٢٨).

آحاد الصحابة، فلم ينكر أبو بكرٍ وعمرُ على من خالفَهَما، ولا كلُّ واحدٍ ـ منهما ـ على صاحبه فيما فيه اختلفا.

وأمَّا القياسُ \_ فهو: أنَّهُ متمكِّنُ من إدراكِ الحكم بطريقة: فوجبَ أن يحرمَ عليه التقليدُ: كما في الأصول .

واحتج المخالف بوجوه:

#### أحدُها:

قولُه عليه الصلاة والسلام: «أصحابي كالنجوم بِأَيَّهم اقتديتم اهتديتم»(١)؟ جعلَ الاهتداء ـ لازماً للاقتداء بأيِّ واحدٍ كانَ منهم: وذلكَ يقتضي أن يكونَ قولُهُ حجَّةً.

### وثانيها:

إن لم يجز اتَّباعُ كلِّ واحدٍ - منهم -: فيجبُ اتَّباعُ أبي بكرٍ وعمرَ - رضي الله عنهما - للخبر والإجماع .

أما الخبر \_ فقولُهُ عليه الصلاةُ والسلامُ : «اقتدوا بالَّذين من بعدي \_ أبي بكر وعمر» (٢).

وأمَّا الإجماعُ [فقد٣] ولَّى عبد الرحمن عثمانَ الخلافةَ، بشرطِ الاقتداءِ

<sup>(</sup>١) تقدم تخرجه فيج ٤، ص ١٣٩من هذا الكتاب، وأخرجه ابن عبد البر في جامع بيان العلم: (١٠٤/٢) وقال: «هذا إسناد لا تقوم به حجة» وأورده ابن حزم في إبطال القياس. ص (٥٣) وقال: «مكذوب باطل» وأخرجه البيهقيّ في المدخل من حديث ابن عمر ومن حديث ابن عباس بنحوه من وجه آخر مرسلاً وقال: «متنه مشهور وأسانيده ضعيفة، ولم يثبت في إسناد». وانظر تخريج الحافظ العراقي لأحاديث المنهاج، الحديث رقم (٥٥). ص: (٢٩٩)، وانظر الحديث (٢٣٦٩) في جامع الأصول: (٨/٥٥).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه في ج ٥، ص ١٨١، وقد أخرجه ابن حبَّان أيضاً في موارد الظمآن الحديث رقم (٢١٣٣) ص (٥٣٨ - ٥٣٩) كما أخرجه ابن الأثير في جامع الاصول الحديث رقم (٦٣٨٣، ٨٤) (٥٧٢/٨) و ٧٣).

<sup>(</sup>٣) زيادة مناسبة وردت في ص.

بسيرة الشيخين() [فقبلَ()] ولم ينكُرُ ذلكَ على عثمانَ، وكانَ ذلكَ بمحضرٍ [من()] أكابر الصحابة: فكانَ إجماعاً.

#### وثالثها:

إن لم يجب [اتباعُ (1)] أبي بكر وعمر - وحدَهما - وجبَ اتباعُ الخلفاءِ الأربعةِ ؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: «عليكم بسنَّتي وسنَّةِ الخلفاءِ الراشدين من بعدي (٥)» وقوله: «عليكم» للإيجاب. وهو عامٌّ.

### ورابعها:

أنَّ الصحابيُّ إذا قالَ ما يخالفُ القياسَ ـ فلا محملَ له إلَّا أنَّه اتَّبِع الخبرَ.

# [و(١٠)] الجوابُ عن الأوُّل ِ:

أنَّ قوله عليه الصلاةُ والسلامُ: «بأيهم اقتديتُم اهتديتُم» خطابُ مشافهةٍ، فلعلَّ ذلك كانَ خطاباً للعوامِّ.

## وعن الثاني:

أنَّ السنَّةَ ـ هي الطريقةُ، وهي عبارةٌ: عن الأمرِ الَّذي يواظِبُ٣ الإِنسانُ عليه ـ فلا تتناولُ ما يقولُه الإِنسانُ مرَّةً واحدةً.

### وعن الثالث:

أنا نقولُ بموجبِهِ، فيجوزُ الاقتداءُ بهما \_ في تجويزِهما لغيرِهما، مخالفتهما بموجب الاجتهادِ.

وأيضاً - فلو اختلفا: كما اختلفا في التسويةِ في العطاءِ(^)، فأيُّهما يتبُّعُ؟

<sup>(</sup>١) تقدم الكلام فيه في ص ( ٨٧ ) من هذا الجزء من المحصول.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ي.

 <sup>(</sup>۳) هذه الزيادة من آ، ی.
 (۱) سقطت الزيادة من ی.

<sup>(</sup>٥) تقدّم تخريجه في الجزء الرابع، ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٦) هذه الزيادة من جه، آ، ي. (٧) لفظ ي: «واظب،

<sup>(</sup>A) لفظ ى: «العطايا»، وانظر الجزء الرابع، ص ١٤٩ من كتابنا هذا.

## وعن الإجماع :

[أنَّ (١)] قولَ عثمانَ معارضٌ بقول (١) عليٌّ . رضي الله عنهما .

## وعن الرابع:

أنَّ الصحابيِّ لعلَّه قالَ بما يخالفُ القياسَ لنصِّ، ظَنَّه دليلًا، مع أنَّهُ - في الحقيقة \_ ما كانَ دليلًا(\*).

نعم: لو تعارضَ قياسانِ، والصحابيُّ مع أحدِهما: فيجوزُ الترجيعُ بقولِ الصحابيِّ. فأمَّا جعله حجَّةً: فلا.

### فرعان:

الأوّل: اختلفَ قولُ الشافعيّ - رضي الله عنه - في تقليدِ الصحابيِّ.

فقالَ \_ في القديم \_ : «يجوزُ تقليده، إذا قالَ قولاً، وانتشرَ، ولم يخالَفْ ٣٠٠».

وَقَالَ \_ فِي مُوضِع آخرَ: «يقلُّدُ وإنْ لَم ينتشِر<sup>(٤)</sup>».

وقالَ \_ في الجديدِ \_: «لا يقلُّدُ العالمُ صحابيًّا، كما لا يقلُّدُ عالماً آخر». وهو الحقُّ المختارُ؛ لأنَّ الدلائلَ المذكورةَ \_ مطرَّدةٌ (\*) في الكلِّ.

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من جم، آ.

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: «برد».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٨) من ج.

<sup>(</sup>٣) في هذه الحالة يكون من قبيل الإجماع السكوتي وقد تقدم أنَّ كثيرين يحتجون به ، وإن لم يكن الإمام الشافعيّ. منهم وانظر: الجزء الرابع، ص ١٥٣ من هذا الكتاب:

<sup>(</sup>٤) ورد معنى هذا في رسالته البغدادية، حيث قال: «... وهم (يعني: الصحابة) فوقنا في كلّ علم واجتهاد وورع وعقل وأمر استدرك به عليهم، وآراؤهم لنا أحمدُ وأوْلَى بنا من رأينا... (إلى أن قال): فهل يستوي تقليد هؤلاء، وتقليد من بعدهم مّمن لا يدانيهم ولا يقاربهم، ا؟ على ما في إعلام الموقعين: (٢٦١/٣)، وكتابنا في الاجتهاد: (١٢٥).

<sup>(</sup>٥) عبارة ي: «الدليل المذكور مطرد».

فإن قلت: كيف لا نفرِّقُ بينهمَ ، وبين غيرهم ـ مع ثناءِ اللهِ تعالى ، وثناءِ رسوله ـ صلى الله عليه وسلَّم ـ عليهم: حيثُ قالَ الله تعالى : ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَن ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١)

وقال: ﴿ السَّبِقُونَ آلاَّ وَلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ ﴾ . . . . إلى قوله: ﴿ رَّضِيَ ٱللهُ عَنْهُمْ ﴾ (٢).

وقال عليه الصلاة والسلام: «خيرُ القرونِ قرني ٣٠)».

قلت: هذا كلَّه ثناءً يوجبُ حسنَ الاعتقادِ (\*) فيهم، ولا يوجبُ تقليدَهُم؛ بدليلِ أنَّه وردَّ أمثالُها - في حقَّ آحادِ (\*) الصحابةِ على جوازِ مَخالفَتهم.

قالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ: «لَوْ وُزِنَ إِيَّمَانُ أَبِي بِكْرٍ بإِيمانِ العالَمينَ ـ لرجَحَ (٠)».

وقـالَ: «إِنَّ اللهَ ضربَ بالحقِّ على لسانِ عمرَ (٦)». وقال «واللهِ ما سلكتَ

<sup>(</sup>١) الآية (١٨) من سورة الفتح.

<sup>(</sup>٢) الأية (١٠٠) من سورة التوبة.

 <sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه في ج ٥، ص ٣٢٢، وانظر جامع الأصول: (٦٣٥٥ ـ ٦٣٥٨).
 (٨/٧٤ ـ ٥٥٠).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٢) من آ. (٤) لفظ س: «بعض».

<sup>(•)</sup> الحديث صحيح بلفظ: «لو وزن إيمان أبي بكر بإيمان الناس لرجع إيمان أبي بكر، فانظر المقاصد، الحديث: (٩٠٨) ص (٣٤٩)، وكشف الخفا، الحديث (٢١٣٠) بكر». فانظر المقاصد، الحديث: (٩٨٨) ص (٣٤٩)، وأسنى المطالب (١٨٤)، وقال رواه البيهقي عن عمر من قوله يمدح أبا بكر.

<sup>(</sup>٦) الحديث أخرجه الخطيب بلفظ: «إنَّ الله جعل الحق على لسان عمر» فانظر تاريخه: (١/١٤، و ١٩٩٥)، ونحوه عند ابن سعد في الطبقات على ما في الفتح الكبير: (٣٢٩) وأخرجه ابن حبَّان في الموارد من حديث أبي هريرة رقم (٢١٨٤) ص (٥٣٦)، وابن الأثير في جامع الأصول الحديث (٦٤٣١، و ٣٤٣١).

فجًا، إلا سلك الشيطانُ فجًا غيرَ فجِّكَ(١)». (٠).

وقال \_ في حق عليّ : «اللّهم أدر الحقّ مع عليّ حيثُ دارَ (٢)» . وقال : «رضيتُ لأُمّتي ما رضي لها ابنُ أمُّ عبد (٣)» .

وقال لأبي بكر وعمر: «لو اجتمعتُما علىٰ شيءٍ ما خالفتكما(1)».

وكل ذلك ثناء \_ لا يوجب الاقتداء.

الثاني: في تفاريع [القول(٥)] القديم للشافعيّ ـ رضي الله عنه. وهي سبعة (١)

<sup>(</sup>١) الحديث متفق عليه من حديث سعد بلفظ: «والذي نفسي بيده ما لقيك الشيطان قط سالكاً فجًا إلا سلك فجًا غير فجًك» فانظر اللؤلؤ والمرجان، الحديث (١٥٥٢) ص (٦٣٧)، وهو في كشف الخفا الحديث (٢٩٥٩)، وفي جامع الأصول الحديث (٦٤٤٧).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٦٤) من س.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث طويل ورد فيه ذكر الخلفاء الراشدين الأربعة ومنهم علي - رضي الله عنهم أجمعين - وفي آخره: «. . رحم الله عليًا اللهم أدر الحق معه حيث دار» وقد تفرد به الترمذي، وقال: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلّا من هذا الوجه» الحديث (٣٧١٩)، (٣٠١/٩).

 <sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الحاكم في المستدرك: (٣١٧/٣ ـ ٣١٧)، وقال: «هذا إسناد
 صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه»، وراجع الفتح الكبير: (١٣٥/٢).

 <sup>(</sup>٤) جزء من حديث ورد في بعض روايات أحاديث فداء أسرى بدر وقد تقدم تخريجه في مباحث الاجتهاد ص (١٩) من هذا الجزء. وانظر كنز العمّال، الحديث: (٣٦١٣٧).
 (٥) لم ترد الزيارة في آ.

<sup>(</sup>٦) هذه النصوص قد تقلها الإمام المصنف عن الإمام الغزاليّ، حيث وردت في المستصفى: (٢/ ٧٧١ - ٢٧٤) وقد راجعت «اختلاف الحديث» للإمام الشافعيّ فلم أعثر على شيء مما ورد فيبدو أن الكتاب ناقص، أو أن الإمام الشافعيّ قد أورد هذه التفاريع في رسالته البغدادية القديمة، فقد نقل ابن القيّم نصوصاً منها في مسألة «تقليد الصحابة» تثير هذا الظنّ وتقويه فانظر إعلام الموقعين: (٢٤٨/٢) و ٢٩١٧ و ٢٦٢) وانظر ما قاله الإمام الشافعيّ في رسالته الجديدة في أقاويل الصحابة فق (١٨١٥ - ١٨١١).

#### أحدها:

قال الشافعيّ ـ رضي الله عنه ـ في كتاب «اختلاف الحديث»: «روي عن عليّ ـ أنّه صلّى في ليلة ست ركعات، في كل ركعة ست سجدات» (\*) قال: «لو ثبت ذلك عن عليّ ـ لقلت به ؛ فإنّه لا مجالَ للقياس فيه: فالظاهرُ أنّه فعلَه توقيفاً».

#### وثانيها:

قال في موضع : «قولُ الصحابيُّ إذا انتشرَ، ولم يخالَف: فهو حجَّةُ».

قال الغزاليُّ \_ رحمه الله \_: وهو ضعيفٌ؛ لأنَّ السكوتَ ليسَ بقول ٍ، فأي فرق بين أن ينتشرَ، أو لا ينتشرَ»؟

والعجبُ من الغزاليِّ: أنَّهُ تمسَّكَ بمثلِ [هذا(١)] الإجماع - على أنَّ خبرَ الواحدِ حجَّةٌ، والقياسَ حجَّةٌ(١).

### وثالثها:

نصَّ الشافعيِّ ـ رضي الله عنه ـ على أنَّه : « إذا اختلفت الصحابةُ : فالأئمَّةُ الأربعةُ ـ أولى . فإن اختلفَ الأئمَّةُ (٣): فقولُ أبي بكر وعمرَ أولى » .

وكل ذلك، للأحاديثِ المذكورةِ.

## ورابعُها:

نصَّ في موضع آخرَ: «أنَّه يجبُ الترجيحُ بقول ِ الأعلم ِ، والأكثرِ قياساً»، لأنَّ زيادةَ علمِهِ \_ تقوي اجتهادَهُ، وتبعدُهُ عن التقصير».

#### وخامسها:

إن اختلف الحكمُ والفتوى عن الصحابةِ \_ فقد اختلفَ قولُ الشافعيِّ \_ رضي

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٤) من ص.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في س، آ، ي.

<sup>(</sup>۲) وذلك في المستصفى: (۱ (۱ ۱ ۱ ۱ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ).

<sup>(</sup>٣) لفظى: والأربعة).

الله عنه \_ فقالَ مرَّةً: «الحكم أولى ؛ لأنَّ الغناية بهِ أشدُّ».

وقال مرَّةَ: «الفتوى أولى؛ لأنَّ سكوتَهم عن الحكم محمولٌ على الطاعة(١).

#### وسادسها:

هل يجوزُ ترجيحُ أحدِ القياسين بقول ِ الصحابيِّ؟

والحقُّ: أنَّه في محلِّ الاجتهادِ، فربمًا بتعارضُ ظنَّانِ، والصحابيُّ في أحدِ الجانبين: فتميلُ نفسُ المجتهدِ إلى موافقةِ الصحابيُّ، ويكونُ ذلك أغلبَ على ظنَّه.

#### وسابعها:

إذا حملَ الصحابيُّ لفظَ الخبر على أحدِ معنيه.

منهم من جعلَه ترجيحاً.

وقال القاضي أبو بكر: «إذا لم يقل: علمتُ ذلك من قصد رسول ِ اللهِ: صلى الله عليه وسلم ـ بقرينةٍ شاهدتها: لم يكن ذلك ترجيحاً».

<sup>(</sup>١) وقد عقب الإسام الغزالي على هذا بقوله: «وكلُّ هذا مرجوع عنه أي: من قبل الشافعيّ ـ رضى الله عنه .

## المسألة الخامسة:

اختلفوا \_ في أنَّه هل يجوزُ أن يقولَ الله \_ تعالى \_ للنبيِّ (١) \_ صلى الله عليه وسلم \_ أو للعالم : «احكمْ فإنَّك لا تحكمُ إلَّا بالصوابِ»؟

فقطع بوقوعِهِ موبس بن عمران(١).

وقطعَ جمهورُ المعتزلةِ بامتناعِهِ.

وتوقَّفَ (٣) الشَّافعيّ ـ رضي الله عنه ـ في امتناعِهِ وجوازِهِ. وهو المختارُ. وصحَّةُ هذا التوقُّفِ ـ لا تظهرُ إلاّ بالاعتراض على أدلَّةِ القاطعين.

أُمَّا المانعون (٤) \_ فقد تعلَّقوا تارةً بما يدلَّ على امتناع وقوعِهِ. وأخرى بما يدلُّ على عدم وقوعِهِ.

أمَّا الوجهُ الأوَّلُ ـ فتقريرهُ: أنَّ من أجاز هذا التكليفِ، إمَّا أن يجعلَ الاختيارَ

(١) وانظر إرشاد الفحول (٢٦٤) وتأمل ما ذكره، وراجع المسألة في المعتمد: (٢/ ٨٨٩ - ٨٨٩)، وتأمل نقله للمذاهب فيها.

(٣) في جميع الأصول: «موسى» كما في إرشاد الفحول، ونهاية السول، والإبهاج وكثير من الكتب الأصولية، وما أثبتناه تبعاً للمعتمد: (٣/ ٨٩٠) وطبقات المعتزلة (٧٦) ولم يذكر سنة وفاته، لكنه ذكره في الطبقة السبعة ووفيات معظمها في الربع الأول من القرن الثالث ومن النقلة عنه الجاحظ، وقد ذكره الزبيدي في التاج فقال: «ومويس كأويس، كأنه تصغير موسى هو ابن عمران متكلمً» وهذا هو الصواب: (٢٥٧/٥) مادة «مُوسَ».

(٣) يعني من حيث القطع، أمّا من حيث الظنّ فقد جوز ذلك كما يدل عليه كلامه في الرسالة الذي نقله أبو الحسين ويشير إليه قول الإمام المصنف.

(٤) لفظ آ: «القاطعون».

ممًّا تتمُّ به المصلحةُ، أو يجعلَ الفعلَ مصلحةً \_ في نفسِهِ \_ ثمَّ يختارُهُ المكلِّفُ . ـ

والأوّلُ باطلٌ لوجهين(٠):

#### أحدُهما:

أنَّ على هذا التقدير ـ يسقطُ التكليفُ؛ لأنَّ المكلِّف، متى قالَ: إن اخترتهُ فافعلهُ. وإن لم تخترهُ فلا تفعلهُ: فهذا محضُّ إباحَةٍ(١).

#### وثاتيهما:

أنَّ المكلُّفِ لا ينفكُ عن الفعل والتركِ، ولا يجوزُ تكليفُ المرء بما (٢) لا يمكنه الانفكاكُ عنه؛ بخلافِ التخيير في الكفّاراتِ الثلاثِ، فإنَّهُ يمكنَّهُ الانفكاكُ عنها (٣) أجمع.

وأمَّا الثاني \_ فهو باطلِّ من وجوه أربعةٍ:

## أوُّلها(١):

[أنّه] إمَّا أن يجوزَ له الحكمُ على هذا الوجه(\*) ـ في الحوادث الكثيرة، أو في الحادثة والحادثتين؟!

والأوَّلُ محالٌ؛ لأنَّه يمتنعُ حصولُ الإصابةِ بالأنَّفاق ـ في الأشياء الكثيرة؛ ولهذا لا يجوزُ أن يقالَ للأميِّ: «اكتبْ مصحفاً، فإنَّك لا تخطُّ بيمينكَ إلَّا ما يطابقُ ترتيبَ القرآن». وللجاهل(\*): «أخبرْ، فإنَّك لا تخبرُ إلَّا بالصدق». ولو لا ما ذكرناه: لبطلت دلالةُ الفعل المحكم على [علم<sup>(٥)</sup>] فاعله. وبطلت دلالةً أخبار الغيب على النبوَّة.

وأمُّــا الــوجهُ الثاني \_ وهو: أن يجوزَ ذلكَ في القليل ِ، دون الكثير \_ فهو

(۱) زاد في آ، ي: «الفعل،. (\*) آخر الورقة (١٩٨) من ج.

(۴) فی س، آ: «منها». (٢) عبارة آ: وإلا بمالا، وهو وهم.

(ع) لفظ س: وأحدها إمّاء.

(\*) آخر الورقة (۱۴۱) من ي.

(١) آخر الورقة (٢٦٥) من س.

(٥) سقطت الزيادة من آ.

باطلٌ؛ لأنَّ كلَّ من جوَّزَهُ في القليل : جوَّزَهُ في الكثيرِ، ومن منعَ منهُ في الكثيرِ: منعَ منهُ في الكثيرِ: منعَ منهُ في القلولُ بالفرقِ خرقٌ للإجماع .

#### وثانيها:

وهو أنّه إنما يحسنُ القصدُ إلى الفعل \_ إذا عُلِمَ ، أو ظُنَّ كونُهُ حسناً ، فلا بدّ ، وأن يتميز له الحسنُ من القبح \_ قبلَ الإقدام (\*) على الفعل . فإذا لم تتقدم هذه الأمارةُ المميِّزةُ: كانَ التكليفُ باختيارِ الحسنِ دون القبيع ِ تكليفاً بما لا يطاق (١) .

فإن قلتَ: إنَّما يميَّزُ بينَ الحسنِ والقبيع \_ بأن يقالَ له: «قد علمنا بأنَّكَ لا تختأرُ شيئًا إلَّا وهو حسنن . لا تختأرُ شيئًا إلَّا وهو حسنن .

قلت: فهذا يقتضي أنَّه إنَّما يعلمُ حسنه \_ بعد فعله [له(٢)]، وهو إذا فعلهُ: (ال التكليفُ عنه.

فالحاصل: أن التمييزَ بينَ الحسنِ والقبيح (٣) ـ لا بدَّ وأن يكونَ متقدَّماً على الاختيار، وإلاّ وقعَ التَكليفُ بما لا يطاقُ.

وإذا قالَ الله \_ تعالى: «إنَّكَ لا تحكمُ إلاّ بالصوابِ» \_ فها هنا: التمييزُ بينَ الحسن والقبيع \_ لا يحصلُ إلا بعدَ الفعل ، والشيءُ الَّذي يجبُ أن يكونَ متأخِّراً.

#### وثالثها:

لو جازَ أن يقولَ له: «احكم فإنَّك لا تحكمُ إلَّا بالصواب(٥) . لجازَ أن يكلِّفهُ

<sup>(۞)</sup> آخر الورقة (٢٠٣) من آ.

<sup>(</sup>١) كذا في ي، آ، وعبارة غيرهما: «تكليف مالا يطاق».

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٣) زاد في ى: «إلا بعد الفعل»، ولفظ «لا» فيها: «فلا».

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: «مثبتا»، وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٥) كذا في آ، وهو المناسب؛ ولفظ غيرها: «بالحقّ».

تصديقَ النبيِّ، وتكذيبَ المتنبِّي من غيرِ دليل \_ الْبَتَّةَ بل يكلُه فيه إلى رأيهِ. ولجازَ ذلك في الإِخبارِ \_ فيقولُ: «أُخبِرْ فإنَّكَ لا تخبرُ إلاَّ عن حقِّ». ولجازَ أن يصيبُ في مسائل الأصول \_ من غير تعلُّم ٱلْبَتَّةَ.

ولجازَ أن يفوَّضَ إليهِ تبليغُ أحكام ِ اللهِ ـ تعالى ـ من غيرِ وحي ٍ نزلَ عليهِ ؛ وكلَّ ذلك باطلٌ بالإجماع .

## ورابعُها:

لوجازَ ذلَك - في حقّ العالم - لجازَ في حقّ العامّي ؛ وبالاجماع لا يجوزُ. أمَّا الّذي يدلُّ على عدم الوقوع - فأمران :

## الأوُّلُ(١) :

لو كانَ الرسولُ - صلى الله عليه وسلَّم - مأموراً بأن يحكمَ على وفقِ إرادتِهِ من غيرِ دليل - لما كانَ منهيًا عن اتباع هواه؛ لأنَّهُ لا معنى لاتباع الهوى إلا الحكمُ بكلِّ ما يميلُ قلبُهُ إليهِ، لكنَّهُ كانَ منهيًا عن اتباع الهوى (٢)؛ لقوله - تعالى - ﴿وَلَا تَتِبْع الْهُوَىٰ ﴾ (١).

فإن قلت: لمَّا قيلَ له: «احكمْ فإنَّكَ لا تحكمُ إلاّ بالصواب»: كانَ ذلك نصًا من الله \_ تعالى \_ على حقيَّةِ كلَّ ما يميلُ قلبُه إليهِ: فلا يكونُ ذلك اتَّباعاً للهوى.

قلتُ: فعلى هذا التقديرِ \_ صارَ اتّباعُ الهوى في حقّهِ غيرَ ممكنٍ . ولو كأنَ كذلك: فلم نهي عنهُ؟

### الثاني:

لو قيلَ له: «احكم فإنَّكَ لا تحكم إلَّا بالصواب» \_ لما قيلَ له: لِمَ فعلتَ (١) كذا في آ، وهو المناسب لما بعده وفي غيرها: «احدهما».

(۲) في آ، ي: (بقوله).

(٣) الآية (٢٦) من سورة ص.

(٤) الآية (٣) من سورة النجم.

كذا؟ لكن قد قيل له: ﴿عَفَا آللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ ﴾ (١). فلم يثبتْ ذلك في حقّه.

وأمَّا مويس فإنَّهُ تعلَّقَ بأمورٍ: بعضها يدلُّ على الوقوع ِ، وبعضها [يدلُّ (٣)] على الجواز فقط.

أمّا الدالُّ على الوقوع \_ فإماً أن يدلُّ على وقوع ِ ذلك من رسول ِ اللهِ ـ صلى الله عليه وسلَّم \_ أو على وقوعه من غيره .

أمًّا الأوُّلُ \_ فقد ذكرٌ (\*) مويس فيه عشرة (٣) أوجه:

#### أحدها:

أَنَّ مناديَ (٤) النبيِّ \_ عليه الصلاةُ والسلامُ \_ نادى يومَ فتح مكَّةَ «أَن اقْتُلُواْ مقيسَ بن حبابة، وابن أبي سَرْح \_ وإِنْ وجَدتموهما متعلِّقين بأستار الكعبةِ (٥)»

<sup>(</sup>١) الآية (٤٣) من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٢) انفردت بهذه الزيادة آ.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٦٦) من س.

<sup>(</sup>٣) عبارة ي: «وجوها أربعة عشر»، وهو وهم.

<sup>(</sup>٤) في ي: «مناديه عليه الصلاة والسلام».

<sup>(\*)</sup> من الذين أمر رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلّم ـ بقتلهم في فتح مكة (ومعظمهم من المرتدين) مقيس بن حبابة وعبد الله بن سعد بن أبي سرح؛ أما الأول فقد أمر رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلّم ـ بقتله، لأنّه قتل انصارياً كان قد قتل أخاه خطأً، ثم ارتد وعاد إلى مكة مشركاً، والذي قتله \_ بعد أن أهدر رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ دمه نميلة ابن عبدالله رجل مسلم من قومه وقد قالت أخته ترثية:

لَعَـمْـري لَقَـدْ أَخْـزَى نُمَـيْلَةُ رهـطه

وفَحْعَ أَصِيافَ الشَّيَاءِ بمَقْيَسِ فَلَهِ عَيْنا من رأى مشلَ مقييس

اذا النَّفَساءُ أصبحت لم تخَرَّس

فانظر سيرة ابن هشام: (٢ / ٤١٠ ٤ ـ ٤١١) وشرح القاموس: (٢٢٨/٤) مادة «قيس»، فقد تابعناه في ضبط اسم مقيس وأبيه. وأما عبدالله بن سعد بن أبي سرح ـ فإنّما أمر رسول الله ـ =

لقوله «مَنْ تَعَلَّقَ بأستار الكعبة \_ فهو آمِنُ (١)».

= صلى الله عليه وآله وسلم ـ بقتله لأنه كان قد أسلم، وكان يكتب الوحي لرسول الله ـ صلى الله عليه وآله الله عليه وآله وسلم ـ ثم ارتد مشركاً راجعاً الى مكة، لمّا فتح رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلّم ـ مكة لجأ إلى عثمان بن عفان ـ رضي الله عنه ـ وكان أخاه من الرضاعة، فغيبه حتى أتى به رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلّم ـ بعد أن اطمأن الناس وأهل مكة، فاستأمن له فأمّنه رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلّم ـ ثم أسلم وحسن إسلامه، وعرف فضله وجهاده، وشارك في فتح مصر، ثم غزا أفريقية وافتتحها، وهو الذي غزا أساود النوبة، ثم هادنهم، وقلا اعتزل الفتنة، وتوفي بعسفان أو عسقلان. انظر الروض الأتف: (١٠٩/٧)، وسيرة ابن هشام: (٢/٨٠٤ ـ ٤٠١)، وانظر ترجمته وشيئاً من أخباره في الإصابة: الترجمة ابن هشام: (٢/٨٠٤)، وحديث الأمر بقتلهما مع اثنين آخرين وقينتين في مجمع الزوائد: (٢/١٠١)، وزاد المعاد: (٢/١٦١)، والسنن الكبرى: (٩/١٠١)، ومعظم مراجع الفقرة التالية.

(١) يشير إلى بعض الحديث الوارد في فتح مكة، والذي رواه أبو داود والنسائي وفي بعض الفاظه: «ومن دخل المسجد فهو آمن». فانظر سنن أبي داود: «باب ما جاء في خبر مكة»، الأحاديث (٣٠٢، و٢٢، و٢٤)، وانظر جامع الأصول الحديث: «١٤٦، وكالم عليه مكة»، وفي رواية النسائي قال: «لما كان يوم فتح مكة أمّن رسول الله عليه وسلم - الناس إلا أربعة نفر وامرأتين وقال: «اقتلوهم وإن وجدتموهم متعلقين بأستار الكعبة». انظر جامع الأصول الحديث (١٩٤٦)، ومجمع الزوائد: (١٩٦١ - ١٧٧)، والتلخيص النظر جامع الأصول الحديث (١٩٤١)، وراجع في صحيح مسلم: «باب فتح مكة» في (١٧٦/١٧) وراجع في صحيح مسلم: «باب فتح مكة» في (١٧٦/١٧) وراجع في صحيح مسلم: «باب فتح مكة» في (١٧٩/١٠) وراجع في صحيح مسلم: «باب فتح مكة» في (١٨٩/١) وراجع في صحيح مسلم: «باب فتح مكة» في (١٨٩/١) وراجع في صحيح مسلم: «باب فتح مكة» في (١٨٩/١) وراجع في صحيح مسلم: «باب فتح مكة» في ذلك: فتورث عنهم. ويجوز لهم بيعها ورهنها وإجارتها وهبتها والوصية بها، وسائر البلدان في ذلك: فتورث عنهم. ويجوز لهم بيعها ورهنها وإجارتها وهبتها والوصية بها، وسائر البلدان

وذهب الآخرون: إلى أنها فتحت عنوة، وأنّه لا يجوز شيء من هذه التصرفات في دورها وأرضها. فانسظر في هذا صحيح مسلم: (٩٩/٥٠ و٢١/٧١ ـ ١٣٤) والسمحلّى: وأرضها. فانسظر في هذا صحيح مسلم: (٣٠/٩٠ و٢٠/١)، والسنن الكبرى: (٣٤/٦)، والسنن الكبرى: (٣٤/٦)، وأخبار مكة للأزرقي: (٢/ ١٣٠ ـ ١٣١)، وفتح الباري: (٢٩١/٣ ـ ٢٩٣، ومن = و٢/٢٠)، ولم ١١٧٥). ومن =

ثم عف عن ابن أبي سرح بشفاعة عثمان ـ رضي الله عنه . ولو كان الله ـ تعالى ـ أمرَ بقتله : لما(١) قبلَ شفاعة أحدٍ فيه ، إلا بوحي آخرَ ، ولم يوجد وحي آخرُ ، لِمَا أَنَّ (٩) نزولَ الوحي له علامات ـ كانوا يعرفونَها ، وما ظهر ـ في ذلك الوقت ـ شيء من ذلك .

#### وثانيها:

أَنّه قالَ \_ يومَ الفتح \_ «إِنَّ اللهَ حرَّمَ مَكَّةَ يومَ خلقَ السمَّاواتِ والأَرضَ، لا يُختلىٰ خلاها، ولا يُعضَدُ شجرهُا» فقال العبَّاس. يا رسول الله إلاّ الإذخِرَ، فقالَ: «إلاَّ الإذخِرَ<sup>(٧)</sup>».

فهذا الحكمُ ما كانَ بالوحي؛ لأنَّه لم تظهرْ علامةُ نزول ِ الوحي.

## وثالثُها:

أنَّهُ عليهِ الصلاةُ والسلامُ \_ نادى مناديه «لا هجرةَ بعدَ الفتح » حتى استفاضَ ذلك، فبينما المسلمونَ كذلك: إذ أقبلَ مجاشعُ بنُ مسعودٍ بالعبَّاسِ بن عبدِ المطَّلبِ شفيعاً، ليجعلهَ مهاجراً \_ بعدَ الفتح \_ فقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ «أُشفَّعُ

<sup>=</sup> الأحكام الهامة - أيضاً -: أنّ الحرم هل يعيذ عاصياً؟ في المسألة خلاف طويل: فالجمهور على أنّه يعيذه، روى الإمام أحمد عن عمر - رضي الله عنه - أنّه قال: «لو وجدت فيه قاتل الخطاب ما مسسته حتى يخرج منه»، وذهب مالك والشافعيّ إلى أنه يستوفى منه في الحرم، كما يستوفى منه في الحل، وقد روى الإمام أحمد عن ابن عباس قوله: «من سرق أو قتل في الحلّ، ثم دخل الحرم، فإنه لا يجالس، ولا يكلم ولا يؤدى حتى يخرج، فيؤخذ فيقام عليه الحدّ. وإن سرق أو قتل في الحرم أقيم عليه الحدّ فيه». وانظر تفسير القرطبي: (٤/ ١٤٠)، وزاد المعاد: (١٧٢/٢ - ١٨٠).

<sup>(</sup>۱) في جد: «ما».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٢٠) من جـ.

<sup>(</sup>٢) الحديث صحيح تقدم تخريجه وقد اتفق الشيخان على بعض طرقه وانفرد البخاري بروايته من بعضها، فانظر اللؤلؤ والمرجان: (٨٦١) كما رواه أحمد وأبو داود وغيرهما. فانظر الفتح الكبير: (٣٣١/١)، وسبل السلام: (٣٩٧/٢) ط. الرياض ونيل الأوطار: (٣٣/٥).

عمّي ولا هجرة بعد الفتح (١١)». ورابعها:

أَنَّه لَمَّا قَتَلَ النَصْرَ بِنَ الْحَارِثِ، جَاءَته [قَتَيْلَةُ<sup>(٢)</sup>] بِنْتُ النَصْرِ ـ فَأَنْشَدَتُهُ: أُمـحــمُــدٌ ولأنــتَ ضِنْــوً نجــيبــةٍ

في قوْمِسَهَا والفَحِلُ فَحِلُ مُعْسَرِقُ مَا كَانَ ضَرَّكَ لَوْ مَنَـنْـتَ وَرُبَّـما

منَّ الفتى وهو المغيظُ المحنَقُ الفتى وهو المغيظُ المحنَقُ فقال عليه الصلاةُ والسلامُ: «أَمَا إِنِي لوكنتُ سمعتُ شعرهًا ما قَتَلْتُهُ ٣٠».

<sup>(</sup>١) مجاشع بن مسعود بن ثعلبة صحابيّ جليل، قال البخاريّ: «له صحبة». وترجمته في الإصابة برقم (٢٧٢١)، والذي في البخاري عنه قال: «أتيت النبيّ ـ صلى الله عليه وسلم ـ بانحي (يعني: مجالداً) بعد الفتح، فقلت يا رسول الله جئتك باخي لتبايعه على الهجرة»، الحديث بهامش الفتح: (٨/ ٢٠)، وأخرجه بدون ذكر مجاشع وأخيه من طريق ابن عباس بلفظ: «لا هجرة بعد الفتح، ولكن جهاد ونية، وإذا استنفرتم فانفروا». بهامش الفتح: المخظ: «لا هجرة بعد الفتح، ولكن جهاد ونية، وإذا استنفرتم فانفروا». بهامش الفتح الهجرة»، وفي (١٣٢) عن ابن عباس. وقد ترجم لمجالد في الإصابة الترجمة رقم (١٧٧٧)، والمحربة أخرجه مسلم أيضاً، وبدون إشارة إلى شفاعة العباس الحديث (١٢١٨) من اللؤلؤ، وفيه انطلق مجاشع بأبي معبد ليبايعه رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم \_ على الهجرة، وأبو معبد أخو مجاشع الأكبر من مجالد، والحديث أخرجه بقية الجماعة إلا الموطأ. فانظره عند أبي داود الحديث (٢٨ ١٤٢) والدارميّ: عند أبي داود الحديث أحرجه أحمد في المسند، وانظر الفتح الكبير: (٣/ ٢٥٠). وقد تقدم تخريجه إجمالاً في الجزء الرابع، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في س، ي.

<sup>(</sup>٣) النضر بن الحارث بن علقمة بن كلدة بن عبد مناف بن عبد الدار بن قصيّ ، القرشيّ وابنته «قتيلة» صاحبة القصيدة المشهورة ، ومنها البيتان في رثائه كانت زوج عبدالله بن الحارث بن أميّة الأصغر ، و مطلع قصيدتها :

يا راكباً إن الأثَـيْلَ مَظِنَّةً من صبح خامسةٍ وأنت مَوَفَّقُ =

ولو كان قتلَه بأمرِ اللهِ \_ لقتَله ، ولو سمعَ شعرَها ألفَ مرَّة . وخامسها :

قوله: «عفوتُ لكم عن الخيل والرقيق<sup>(١)</sup>».

= وقد ترجم الحافظ في الإصابة لها، وذكر قصيدتها الترجمة (٨٨٩) في (٣٩٠/٤)، وذكر القصة. كما ترجم لها أبو عمر في الاستيعاب بهامش الإصابة (٤/ ٣٩٠) وما بعدها، وذكر القصة. وقد كان أبوها من شياطين قريش، وممن كان يؤذي رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ وينصب له العداوة، وكان قد قدم الحيرة وتعلّم بها، فكان يخلف رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ في كل مجلس يجلسه ليقول لمن دعاهم رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلّم \_: «أنا والله \_ يا معشر قريش أحسن حديثاً منه، فهلم إليّ، فأنا أحدّثكم أحسن من حديثه»، ونقل ابن هشام: أنّه هو الذي قال: «سأنزل مثل ما أنزل الله»، وقد أمر رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ بقتله في بدر. وانظر بعض ما كان يؤذي به رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ في سيرة ابن هشام: (١/ ٢٩٩ - ١٠٣، و ٥٣٠، و٣٥٨، و٣٥٥) وقد أمر رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلّم \_ علياً كرم الله وجهه ورضي عنه \_ بضرب عنقه بالصفراء حين رجع من بدر إلى المدينة ومعه الأسرى من قريش، ومن بينهم النضر. فانظر: (١/٤٤٤) من السيرة، والبيان والتبيين: (١/٤٤٤) عنه البيها، وراجع: (٢/٢٤ ـ ٣٤) من السيرة، والبيان والتبيين: (١/٤٤٤) عنه المها مقتل أبيها، وراجع: (٢/٢٤ ـ ٣٤) من السيرة، والبيان والتبيين: (١/٤٤٤)

(١) ما يين المعقوفتين ساقط من س، ل، وقوله: «قد عقوت لكم عن الخيل والرقيق فهاتوا صدقة (الرَّقَةِ) من كل أربعين درهماً درهم..» الحديث من أحاديث الزكاة، أخرجه الإمام أحمد وأبو داود عن عليّ \_ رضي الله عنه \_. فانظر: (٩٢/١ و٩١٣ - ١١٤، و١٢١ - ١٢٢ و١٢٠)، من المسند، والحديث (١٥٧٤) في (٢٣٣/٣) من سنن أبي داود، كما أخرجه الترمذيّ في «باب ما جاء في زكاة الذهب والورق» الحديث (٦٢٠) بنفس اللفظ، ومن الطريق ذاته كذلك أخرجه ابن ماجه الحديث (١٧٩٠) وأوله فيه: «إنيّ قد عفوت عنكم عن صدقة... الحديث» كما أخرجه النسائيّ في سننه بلفظ: «قد عفوت عن الخيل والرقيق، عن صدقة... الحديث)، فانظر السنن: (٥/٣٧)، والحديث في الفتح الكبير (٢٩٧/٣) وليس فيما دون مائتين زكاة»، فانظر السنن: (٥/٣٧)، والحديث في الفتح الكبير (٢٩٧/٣) وليس فيما دون مائتين زكاة»، فانظر السنن: (٥/٣٧)، والحديث في الفتح الكبير (٢٩٧/٣) والمديث في الفتح الكبير (٢٩٧/٣) والحديث في الفتح الكبير (٢٩٧/٣) والمديث في الفتح الكبير وورد مائتين زكاة» وانظر ما قاله الشارح المناويّ في الفيض، الحديث (٢٩١٥) و (٢٩٥ عدم والمديث وانظر ما قاله الشارح المناويّ في الفيض، الحديث (٢٩٥ عدم والمديث وانظر ما قاله الشارح المناويّ في الفيض، الحديث (٢٩٥ عدم والمديث وانظر ما قاله الشارح المناويّ في الفيض والمديث وانظر ما قاله الشارح المناويّ في الفيض والمديث وانظر والمديث وانظر ما قاله المناويّ في الفيض والمديث وانظر والمديث والمديث

#### وسادسها:

قول عليه الصلاة والسلام: «أَيُّها الناسُ كتبَ عليكم الحجُّه؛ فقال الأقرعُ بن حابس «أَكلَّ عام يا رسولَ اللهِ». يقولُ؛ ذلك \_ ورسولُ الله \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ ساكت، فلمَّا أعادَ (٩) ذلك قالَ: «والَّذي نفسي بيدِه، لو قلتُها لوجبتْ، ولو وَجَبَتْ ما قُمتُم بها. دَعُوني ما ودَعْتكم (١)».

## وسابعُها :

أنَّ ابنَ عبَّاس \_ رضي الله عنهما قالَ \_: أَخرَّ رسَولُ اللهِ \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ [العِشاءَ (٢)] ذاتَ ليلةٍ: فخرجَ ورأسُهُ يقطرُ \_ فقال: «لَولا أَنْ أَشُقَ على أُمَّتى \_ لجعلتُ وقتَ هذهِ الصلاةِ هذا الحين (٣)».

<sup>=</sup> وقد نقل الترمذيّ عن البخاريّ تصحيح الحديث، وراجع جامع الأصول الحديث (٢٦٦٧)، و(٤/ ٥٨٦) والتلخيص الحبير، الحديث: (٨٥٠).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٤) من آ.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في ج ٢، ص ١٠٣، وانظر سنن أبي داود الحديث رقم: (١٧٢١)، وابن ماجه (٢٨٨٦)، وبدون التصريح باسم الأقرع ابن حابس أخرجه مسلم، الحديث رقم (١٣٣٧)، والنسائيّ في: (٥/١١٠ و ١١١)، وأخرجه ابن الأثير في جامع الأصول من طرقه المختلفة، وبألفاظه المتعددة: ما صُرِّح به باسم السائل، وما أبهم به اسمه. فانظر الأحاديث رقم: (١٢٦٥، و٢٦، و٢٧)، كما أخرجه الشرمذي، الحديث (٣٠٥٧)، والحاكم في المستدرك: (١/١٦).

<sup>(</sup>٢) زيادة متعينة وردت في كتب الحديث التي أخرجت هذا الحديث، ولم ترد في الأصول.

<sup>(</sup>٣) بقريب من هذا اللفظ مع اختلاف طفيف أخرجه البخاريّ عن ابن عباس فانظره بهامش فتح الباري: (٢/ ٤٧/)، كما أخرجه مختصراً في كتاب التمني: (١٩٥/١٣)، كما أخرجه أحمد في المسند. فانظر ترتيبه الفتح: (٢/ ٢٧٦)، والنسائيّ: (١/ ٢٦٥) وبنحوه أخرجه ابن خزيمة في صحيحه: (١/ ١٧٦) الحديث (٣٤٣) وانظر (٣٤٣) أيضاً، كما أخرجه الحميديّ في مسنده: (١/ ٢٣٠) الحديث رقم (٤٩٢)، وانظر الفتح الكبير:

#### وثامنها:

روى جابر عن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلّم \_ أنَّه قالَ: «إِن عشتُ \_ إِن شَاءَ الله \_ لأَنهَينَّ أُمَّتِي أَن يسمُّوا نافعاً وأَقلحَ وبركةَ (١٠) ؛ وهذا الكلام يدلُّ على أنَّه له.

#### وتاسعها:

قالَ جابرٌ: لمَّا قيلَ لرسولِ اللهِ \_ صلى الله عليه وسلَّم \_: إِنَّ ماعزاً رجمَ فقال «هلا تركتموه حتى أَنظر في أُمرِه» (٢) فلو لم يكن حكمُ الرجمِ إليهِ \_ لما قالَ ذلك.

(١) الحديث أخرجه أبو داود الحديث رقم (٤٩٦٠)، كما أخرجه ابن حبّان والحاكم في المستدرك على ما في الفتح الكبير: (٢٦٧/١).

(٢) حديث رجم ماعز صحيح تقدم تخريجه في ص (١٤٧) من هذا القسم من المحصول. وأمَّا الزيادة المشار إليها فقد وردت في حديث أبي داود رقم (١٩ ٤٤)، وفيه (. . فلما رجم، فوجد مسّ الحجارة [جزع]، فخرج يشتد، فلقيه عبد الله بن أنيس ـ وقد عجز أصحابه \_ فنزع له بوظيف بعير، فرماه به فقتله، ثم أنى النبيّ \_ صلى الله عليه وسلّم \_ فَذَكُر ذَلَـكُ لَه، فَقَال: «هَلَّا تَرَكْتُمُوهُ لَعَلَمُ انَّ يَتُوبِ فَيَتُوبِ الله عَلَيه»). كما ورد في رقم: (٤٤٢٠) (. . . فرجمناه، فوجد مسّ الحجارة صوخ بنا: يا قوم ردوني إلى رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ فإن قومي قتلوني وغرّوني من نفسي ، وأخبروني : أنّ رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ غير قاتلي ـ فلم ننزع عنه حتى قتلناه، فلما رجعنا إلى رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم \_ وأخبرناه، قال: وفهلاً تركتموه وجثتوني به») «ليستثبت رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ منه ؛ فأمَّا لترك حدّ فلاه . انظر سنن أبي داود: (٤/٥٧٣ ـ ٥٧٣) الرقمين المذكورين، والحديث عند الترمذي بوّب له بقوله: «باب ما جاء في درء الحدّ عن المعترف إذا رجع» وروى نحو ما روى أبو داود وقال: «حديث حسن» فانظر سننه (١١٦/٥-١١٧)، الحديث رقم (١٤٢٨)، وعليه فإن هذه الزيادة لا دلالة فيها للقائلين بالتفويض، بل هي دليل في جواز الرجوع عن الإقرار، وأخرجه ابن ماجه \_ أيضاً \_ الحديث رقم (٢٥٥٤) في باب الرجم: (٢/٨٥٤)، وأخرجه أحمد في المسند. فانظر ترتيب المسند: (١٦/ ١٩)، وراجع ما أخذه العلماء منه، وطرقه المختلفة في ليل الأوطار: (٢٦٨/٧ ـ ٢٧٠)، وراجع البخاريّ \_

#### وعاشرها:

قوله عليه الصلاة والسلام: «كنتُ نهيتكُم عن زيارةِ القبورِ ألا فزوروها، وعن لحوم الأضاحي، ألا فانتفعُوا بها»(١).

وأمَّا الذي يدلّ على وقوع ذلك من غير رسول الله \_ صلَّى الله عليه وسلّم \_ فقوله تعالى: ﴿ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلًّا لَبُنِيٓ إِسْرُءِيلَ إِلّا مَا حَرَّمَ إِسْرَءِيلُ على نَفْسه ﴾ (٢).

وأمًّا الَّذي يدلُّ على الجواز فقط \_ فأمور:

#### أحدُها:

أنَّ الواجبَ من خصالِ الكفَّارةِ ليسَ إلَّا الواحدُ بالدلائل الَّتي تقدَّم ذكرها د في مسألةِ الواجب (٢) المخيِّر، ثم إنَّه تعالى فوَّضها إلى المكلَّفِ ـ لمَّا علم أنَّه لا يختارُ إلَّا ذلك الواجبَ: فدلَّ على أنَّ ذلك جائزٌ.

## وثانيها :

أنَّ الـواجبَ في التكليف أن يكـونَ المكلِّفُ متمكَّنــاً من الخـروج ِ عن

<sup>=</sup> وشرحه للحافظ: (۱۰۷/۱۲ ـ ۱۲۰) قفيه فوائد جمّة، وانظر جامع الأصول: (۲۱/۳ ـ. ۲۹ه) الأحاديث زقم (۱۸۳۵ ـ ۱۸٤۰) وانظر التلخيص الحبير: الحديث رقم (۱۷۵٦ ـ ۲۱).

<sup>(</sup>۱) القسم الأول من الحديث المتعلّق بزيارة القبور تقدم تخريجه في ج ٣، ص ٣٣١. وأمّا شطره الآخر فقد أخرجه الحافظ في الدراية الحديث رقم (٩٣٢) في (٢١٧/٢) بلفظ: «كنت نهيتكم عن لحوم الأضاحي فكلوا منها وادّخروا»، وقال: أخرجه مسلم من حديث بريدة، من حديث أبي سعيد بمعناه، ومن حديث عائشة بلفظ آخر، وأخرج البخاريّ نحوه من حديث سلمة بن الأكوع وراجع جملة الأحاديث الورادة في النهي عن ادّخار لحوم الأضاحي وتعليله، والترخيص بذلك لفقدان العلة في جامع الأصول الأحاديث (١٦٧٨ - ١٦٨٧) وفي بعضها بنحو لفظ المحصول وراجع الفتح الكبير (٢/١٥٠).

<sup>(</sup>٢) الآية (٩٣) من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٣) انظر: الجزء الثاني، ص ١٥٧.

العهدة، فإذا قالَ الله \_ تعالى \_ له: «احكمْ فإنَّكَ لا تنفكُ عن الصواب، \_ عُلمَ أَنَّ كلَّ ما يصدرُ عنه صواب، فكانَ متمكّناً من الخروج عن العهدة : فوجبَ القطعُ بجوازه .

### وثالثها:

إذا استوى عند المستفتى (١) مفتيان، وأحدُهما يفتي بالحظر، والآخرُ بالإباحةِ \_ فهو متمكّن شرعاً من الأخذِ بـ [قول (٢)] أيَّهما أراد، ولا فرق \_ في العقل (٩) \_ بين أن يقال: «افعل ما شئتَ فإنَّكَ لا تفعلُ إلا الصوابّ»، وبينَ أن يقال: «خذُ بقول ِ أيَّهما شئتَ \_ فإنكَ لا تفعلُ إلاّ الصواب».

[وm] الجوابُ عن أُدلَّةِ المانعين أن نقولَ :

أمَّا الوجه الَّذي تمسَّكوا به \_ أولاً \_ في امتناع ذلك عقلا \_ فهو مبنيُّ على أنَّ أحكام الله \_ تعالى \_ متفرَّعة على رعاية المصالح. ونحن لا نقول بهذا الأصل : فتلكَ الوجوه \_ بأسرها \_ ساقطةٌ عنَّا.

ثم إنّا نسلّم [لهم(٤)] هذا الأصلَ، ونبيّنُ ضعفَ كلِّ واحدٍ من تلكَ الوجوهِ: أمَّا قُوله \_ أولاً \_: «من أجازُ هذا التكليف، إمَّا أنْ يجعلَ الاختيار ممَّا تتمُّ بهِ المصلحةُ، أو يجعلَ الفعلَ مصلحةً \_ في نفسِهِ \_ ثمّ يختاره(\*) المكلّف».

قلنا: اخترنا القسمُ الأولُّ.

قولُهُ: «هذا يكونُ (°) إسقاطاً للتكليفِ».

<sup>(</sup>١) كذا في س، وهو الصواب، وفي غيرها: «المفتي».

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من آ،ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٦٧) من س.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة من جه، آ، ي.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من ي.

<sup>(\*)</sup>آخر الورقة (۱۳۲) من ي.

<sup>🗥 (</sup>٥) لفظ ي: «يقتضي».

قلنا: لا نسلُّمُ؟ وذلكَ لأنَّهُ قالَ للرسولِ : ﴿إِنْ اخترتَ الفعلَ ـ فاحكم على الأمَّةِ بالفعلِ ؛ وإن اخترتَ التركَ ـ فاحكمْ على الأمَّةِ بالتركِ»: فهذا لا يكونُ إسقاطاً للتكليف، بل يكونُ مكلّفاً بأن يأمرَ (١) الخلق بمتعلّق اختيارِهِ.

قولُه: «الفعلُ والتركُ لا ينفكُ المكلَّفُ عنهما».

قلنا: لكنَّ الحكمَ على الخلقِ بالفعلِ ، والحكمَ عليهم بالتركِ ـ قد ينفكُ عنهما، فلمَ لا يجوزُ ورودُ التكليفِ به؟

ثمّ يشكلُ ما ذكروه بالمستفتى \_ إذا أفتاه مفتيان : أحدُهما بالحظر، والآخرُ بالإباحة فكلُ ما يقولونَهُ له هناك \_ فهو قولُنا ها هنا.

سلَّمنا فسادَ هٰذا القسم ، فلِمَ لا يجوزُ القسمُ الثاني؟

قوله: «إمَّا أَنْ يكونَ مأموراً بذلك - في الأفعال ِ الكثيرةِ، أو القليلةِ».

قلنا: لِمَ لا يجوزُ في الكثيرة؟

قوله(\*): «الاتّفاقيُّ لا يكونُ أكثريّاً».

قلنا: لا نسِّلُم، فإنَّ حكمَ الشيءِ \_ حكمُ مثلِهِ: عقلًا وشرعاً وعرفاً؛ فلمّا جاز [ذلك ٢٠] في الأفعالِ القليلةِ: جازَ في الأفعالِ الكثيرةِ أيضاً.

فإن لم يفد هذا الكلامُ القطعَ بالجوازِ - فلا أقلَّ من أن لا يحصلَ معه القطعُ البديهيُّ بالامتناع .

وأمًّا الأمثلةُ \_ الَّتِي ذكروها \_ فنقولُ:

إِنْ كَانَ الحَالُ فِيها \_ كَمَا هِنَا: احْتَاجَ الفَرقُ بِينَ القَلْيلِ وَالْكُثْيْرِ إِلَى دَلْيلِ ، وَإِلّا فِيمَتْنُعُ القَيَاسُ. على أَنّا [قد ٣] بيّنًا \_ في هذا الكتابِ \_ أَنَّ القَيَاسُ لا يفيدُ النَّقِينَ أَلْنَتُهُ (٤). النَّقِينَ أَلْنَتُهُ (٤).

<sup>(</sup>١) عبارة جـ: «يأمر الخلق».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۲۱) من ج. (۲) لم ترد الزيادة في ي.

سلمَّنا أنَّ الاتفافيُّ ـ لا يدومُ ؛ ولكن إذا كانَ الاتفاقيُّ ببعض الجهاتِ معلومَ السببِ بسائرِ الجهاتِ، أو إذا لم يكن؟!

الأوَّلُ ممنوعٌ، والثاني مسلَّمٌ (١).

# بيانه :

أنَّ من الجائزِ أن يعلمَ الله ـ تعالى ـ أنَّ أكلَ الطعامِ الحلو ـ في هذه السنةِ ـ مصلحةً للمكلَّفين، ويعلمَ أنَّهم خلقوا على وجه لا يشتهونَ إلا الطعامَ الحلوَ؛ فإذا كان تناولُ الطعامِ الحلوِ مصلحةً طولَ عمرِه: لم يكن جهلُهُ بكونِ الفعلِ مصلحةً ـ مانعاً له ـ في هذهِ الصورةِ ـ من الإقدام عليهِ في (\*) أكثر أوقاتِه.

سلَّمنا تَعَذَّرَ ذلكَ، في الكثيرِ، فلِمَ لا يجوزُ في القليلِ ؟ والإجماعُ الَّذي ذكروه ممنوعٌ.

أمًّا قولُهُ \_ ثانياً \_: «التمييز<sup>(۱)</sup> بينَ الحسنِ والقبيع ِ لا بدَّ وأن يتقدَّمَ على الفعل ».

قلنا: لا نسلُّمُ.

# وبيانُهُ:

بالوجهين المذكورين في الجواب عن الوجهِ الأوَّلَ.

سلَّمنا ذلك، ولكِنَّهُ حاصل \_ ها هنا \_ لأنَّ الغرضَ أن يأمنَ المكلَّفُ من أن يفعلَ قبيحاً أو مفسدةً يستحقُّ به الذمَّ . فأيُّ فرقِ بينَ أن يجعلَ الله \_ تعالى \_ له على ذلك أمارةً \_ قبلَ أن يفعلَ ، وبينَ أن (٣) يجعلَ الأمارة على ذلك [نفسَ (٤)] الفعل !؟

<sup>(</sup>١) في س، آ،ى: «ع، م».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٥) من آ.

<sup>(</sup>٢) كذا في آء ي وفي غيرهما: [المميزّ،

<sup>(</sup>٣) زاد في من: «لم».

<sup>(</sup>٤) سقطت الزيادة من س، آ، وفي ي: «يعد».

وعلى الوجهين \_ جميعاً \_ هو آمنٌ من القبيح ، ومتخلِّصٌ من الذمِّ .

وليسَ يلزمُ ما قالوا: من أنَّ الأمارة - إذا لم تتقدّم [على ١٠)] الفعل : كان (٠٠) مُقْدِماً على ما لا يأمنُ كونَه قبيحاً؛ لأنَّهُ قبلَ أن يفعلَ - لما قيلَ له: «إنَّكَ لا تختارُ إلاّ الصوابَ» - فهو آمنٌ من الإقدام على القبيح .

وأمًّا الوجهُ الثالثُ والرابعُ \_ فجوابهُ: أنَّ اللهَ \_ تعالى \_ لمَّا نصَّ في تلك الصورةِ: بأنَّ المكلَّفَ \_ لا يختارُ فيها إلاّ الصوابَ، فلِمَ قلتَ: لا يجوزُ ورودُ الأمر بمتابعة إرادته؟

وليس إذا لم يلزم «مويس»: لم يجزُّ لغيرهِ التزامة.

وأمَّا الوجهانِ اللَّذان تمسَّكوا بهما في نفي الوقوع .

### فالجوات عنهما:

أَنَّ قُولَه \_ تعالى لمحمد \_ عليهِ الصلاةُ والسلام : «إنَّك لا تحكمُ إلاّ بالصواب»، لعلَّهُ وردَ في زمانٍ متقدِّم: فلا يتناقضان.

وأمّا الوجوه [العشرة (٢)] الّتي تمسَّك بها مويس - في الوقوع - فضعيفة ؟ لاحتمال أن يقال: ورد الوحيُّ بها - قبلَ تلك الوقائع - مشروطاً، مثلُ أن يقال: « لواستثنى أحدٌ شيئاً، فاستثن له ذلك» ؛ وكذا القولُ في سائر الصورِ -

سلَّمنا أنَّه ما كانَ بالوحي، فلعلَّهُ كانَ بالاجتهادِ. وبهٰذَا التقديرِ: لا يصحُّ قولُ الخصم .

وأمَّا قولُهُ تعالى : ﴿ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرُ مِيْلُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ﴾ ٣٠.

[قلنا: يحتملُ أن يكونَ حرَّمَ ذلك على نفسِه (٤)] بالنذر، أو بالاجتهادِ؛

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في س، آ، ى.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٦٨) من س. (٢) هذه الزيادة من س، ي.

<sup>(</sup>٣) الآية (٩٣) من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من س، ي.

ويكونُ إثباتُ التحريم بالنذرِ جائزاً في شرعهم.

وأمًّا الوجهُ الأوَّلُ من الوجوهِ الَّتي تمسَّكوا بها - في الجوازِ -

### فجوابه:

أنَّـهُ مبنيٌّ على أنَّ الـواجبَ في خصال ِ الكفّارةِ ـ واحدٌ معيَّنُ عند اللهِ ـ تعالى؛ لكنًا [لان] نقول به .

وأمًّا الوجهان الباقيان \_ فمينيًانِ على تشبيهِ صورةٍ بصورةٍ، وقد عرفتُ (٢) أنَّ هذا لا يفيدُ اليقينَ.

فَتُبْتَ بِمَا ذَكَرَنَا: ضعفُ أَدلَّةِ القاطعين. فظهرَ: أَنَّ الحقَّ مَا ذَهَبَ إليه الشافعيُّ ـ رضي الله عنه ـ من التوقُّفِ(٣).

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٢) لفظ آ: «علمت».

<sup>(</sup>٣) لفظ ى: «التوفيق»، وهو تصحيف. هذا: وهذه المسألة هي المسألة التي عرفت بمسألة «التفويض» راجعها في المعتمد: (٨٨٩/٢ - ٨٩٩)، وجمع الجوامع بشرح الجلال: (٩٢ - ٣٩١)، والإبهاج: (٩٢ - ١٢٩ ) ومعه نهاية السول، وتيسير التحرير: (٤٠ - ٢٣١) وقد نقل عن ابن السمعانيّ قوله: «هذه المسألة ـ وإن أوردها متكلّمو الأصوليّين فليست بمعروفة بين الفقهاء، وليس فيها كثير فائدة». وانظر الإحكام للآمدي: (٤٠ - ٢٠١) ط الرياض، والمسوّدة (٥١٠) وسمّى «مويس بن عمران» «يونس»، وقد بينا لك الصواب في اسمه، وفواتح الرحموت: (٢٩٦/٢ ـ ٩٩)، والحاصل: (١٠١٨)، وشرح المختصر: (٢٠١/٣ ـ ٢٩٩)،

## المسألة السادسة:

مذهب الشافعي - رضي الله عنه: أنَّه يجوزُ الاعتمادُ في إثباتِ الاحكامِ على الأخذِ باقلٌ ما قيلَ، فإنَّه حكي اختلاف (\*) الناس في دية اليهودي: فمنهم من قال: بمساواتِها لديةِ المسلم .

ومنهم من قال: أهي نصف دية المسلم.

ومنهم من قال(١): هي الثلث منها.

فهو ـ رضي الله عنه ـ أخذَ بالأقلُّ(٢).

واعلم: أنَّ لهذه القاعدة - مفرَّعة على أصلين: الإجماع، والبراءة الأصليَّة.

 <sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۲۲) من جـ. (١) زاد في آ، ي: «بل».

<sup>(</sup>٢) قول الإمام الشافعيّ ـ رضي الله عنه ـ في دية اليهوديّ أو النصرائيّ انظره في الأم: (٣/٦) ط الأميرية، وقال: «... قضى عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان ـ رضي الله عنهما ـ في دية اليهوديّ والنصرائيّ بثلث دية المسلم، وقضى عمر في دية المجوسيّ بثمانمائة درهم، وذلك ثلثا عشر دية المسلم، لأنّه كان يقول: تقوم الدية اثنى عشر ألف درهم، ولم يعلم أحداً قال في دياتهم أقلّ من هذا، وقد قيل: إنّ دياتهم أكثر من هذا فألزمنا قاتل كل واحد من هؤلاء الأقلّ مما اجتمع عليه. . . » وانظر مذاهب بقيّة العلماء في دية اليهوديّ أو النصرائيّ في الإشراف: (٢٩١/١)، والرحمة في اختلاف الأثمة: (٢٥٩)، والإفصاح: (٢٠٠٧ ـ ٢١١)، وبداية المجتهد: (٢/٣٧٦) ط التجارية، والمغني: (٢/٧٩ ـ ٢٠١) وهامشها، وتفسير القرطبي: (١٩٧٩)، ومصنف عبد الرزاق: (١/٢٧ ـ ٤٠) للاطلاع على الأثار وتفسير القرطبي: (٣٧٧)، ومصنف عبد الرزاق: (٢/١٠ ـ ٤٠) للاطلاع على الأثار المنقولة في ذلك.

أمَّا الإجماعُ \_ فلأنَّا لو قدَّرنا أنَّ الأمَّةَ انقسمت إلى أربعةِ أقسامٍ:

أحدها: [يوجب()] في اليهودي مشلَ دية المسلم. وثنانيها: يوجبُ النصف. وثائثها: يوجبُ الثلث. ورابعُها: لا يوجبُ شيئاً: لم يكن الأخذُ بأقلً ما قيلَ ـ واجباً؛ لأنَّ ذلك الأقلَّ () قولُ بعض الأمَّةِ وذلك ليسَ بحجَّةٍ.

أمًّا إذا لم يوجد هذا القسمُ الرابعُ: كان القولُ بوجوبِ الثلثِ قولاً لكلَّ الأُمَّةِ: لأنَّ من أوجبَ كلَّ ديةِ المسلمِ فقد أوجبَ الثلثَ. ومن أوجبَ نصفها فقد أوجبَ الثلثَ فقد قالَ بذلكَ: فيكونُ إيجابُ الثلثِ قولاً قالَ به كلَّ الأُمَّةِ: فيكونُ حجَّةً ٣٠.

(۱) سقطت الزيادة من ي. (۲) زاد في ي: دهو،

(٣) أوضح الجلال المحليّ مراد الشافعيّة بأنّ قاعدة «الأخذ بأقل ما قيل» مفرّعة على الإجماع والبراءة الأصليّة بقوله - شرحاً لقول ابن السبكيّ -: قوإنّ التمسّك بأقل ما قيل حقّ، قال الجلال: «لأنّه تمسّك بما أجمع عليه مع ضميمة أنّ الأصل عدم وجوب ما زاد عليه مثاله: أنّ العلماء اختلفوا في دية الذميّ الواجبة على قاتله، فقيل: كدية المسلم، وقيل: كنصفها، وقيل: كثلثها؟ فأخذ به الشافعيّ للاتفاق على وجوبه، ونفى وجوب الزائد عليه بالأصل؛ فإن دلّ دليل على وجوب الأكثر أخذ به: كما في غسلات ولوغ الكلب، قيل: إنها ثلاث، وقيل: إنها سبع، ودلّ حديث الصحيحين على سبع فأخذ به». فانظر شرح جمع المجوامع للجلال: (٢/١٨٧). أما الحجّة الغزاليّ فقد قال: (... وظن ظائون أنّه (أي: المواد أنّ إلامام الشافعيّ) تمسّك بالإجماع، وهو سوء ظن بالشافعيّ - رحمه الله - فإن [كان المراد أنّ إجماع فيه بل لو كان الإجماع على الثلث إجماعاً على سقوط الزيادة - لكان موجب الزيادة وبحث عن مدارك الأدلة فلم يصح عنده دليل على إيجاب الزيادة فرجع إلى «استصحاب ودليل العقل، الحال» في البراءة الأصلية - التي يدلّ عليها العقل - فهو تمسّك بالاستصحاب ودليل العقل، الحال» في البراءة الأصلية - التي يدلّ عليها العقل - فهو تمسّك بالاستصحاب ودليل العقل، لا بدليل الإجماع». اهد. انظر المستصفى: (٢١٦/٢).

ونقول \_ والله اعلم ..: لعل الإمام الشافعيّ قد استدل على ذلك بقضاء الخليفتين عمر وعثمان \_ رضي الله عنهما \_ بذلك دون معارضة من بقيّة الصحابة، وعزّز ذلك بدليل

وأمَّا البراءَةُ الأصليَّةُ ـ فلأنَّها تدلُّ على عدم الوجوبِ في الكلِّ. تركَ العملُ بهِ في الثلثِ، لدلالةِ الإجماع [على وجوبه(١)]: فيبقى الباقي كما كان.

ولهذه النكتة شرطنا في الحكم بأقلً ما قيل ـ عدم ورود شيء من الدلائل السمعيّة؛ فإنّه إن وردّ شيءٌ من ذلك: كانّ الحكمُ لأجلِهِ، لا لأجلِ الرجوعِ لأقلّ ما قيلَ.

ولهذا السرِّ اختلف الناس \_ في العددِ الَّذي تنعقدُ بهِ الجمعةُ \_ فقالَ قائلون: أربعونَ . وقال قائلون(١): ثلاثة(١).

<sup>= «</sup>الاستصحاب والعقل» كما هو ظاهر في كلامه الذي نقلناه عن الأم، في ص (٢٠٨) وأمّا الأثار المنقولة بالزيادة على الثلث فلم تصع عنده، فأخذ بما تضافرت عليه الأدلة الثلاثة وترك غيره. وراجع المسألة في إحكام الآمدي: (٢٨١/١)، وإحكام ابن حزم: (٥٠/٥-٣٢)، واللمع: (٩٠)، وشرح الإسنوي بتعليقات الشيخ بخيت: (٤٩٠ ٣٧٩ ـ ٥٥) والمسودة: (٩٠ - ٤١)، والإبهاج: (٣/٥١ ـ ١١٥) وكلام ابن السبكيّ في إيضاح مذهب الشافعيّ في هذه المسألة من أخود ما رأيته فيها. وراجع فواتح الرحموت: (٢٤١/٢).

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في آ.

<sup>(</sup>٢) لفظ ي: «آخرون».

<sup>(</sup>٣) كذا في آ، ى، وهو الصواب إذ هو أقل ما قيل، ولفظ غيرهما: وثلاثون وهذا إشارة لاعتراض مقدّر تقديره: ما دام الشافعيّ يأخذ وبأقلّ ما قيل هما باله اشترط في الجمعة أربعين، وأقل ما قيل فيها ثلاثة؟! وقد دفع المصنّف هذا الاعتراض والاعتراض الذي يليه في عدد الفسيل من ولوغ الكلب. وأما خلاصة مذاهب العلماء في العدد الذي تنعقد به الجمعة \_ فهي: عند أبي حنيفة تنعقد بثلاثة سوى الإمام، وعند صاحبه أبي يوسف تنعقد بثلاثة منهم الإمام، وقال مالك: تنعقد بكل عدد تتألف منهم قرية في العادة، ويمكنهم الإقامة بها، ويكون بينهم تعامل، ومنع انعقادها بالماء الشافعيّ، والأربعة وشبههم، وأشهر الروايات عن أحمد أنها تنعقد بأربعين، وهو مذهب الإمام الشافعيّ، والأخرى لا تنعقد بأقلّ من خمسين، وذهب بعضهم إلى أنها تنعقد باثني عشر، وهذا العدد يعتبر فيه صفات، وهي : خمسين، وذهب بعضهم إلى أنها تنعقد باثني عشر، وهذا العدد يعتبر فيه صفات، وهي : أن يكونوا بالغين، عقالاء مقيمين، أحراراً. انظر الإفصاح: (١٩٠١)، والإشراف:

فالشافعيُّ \_ رضي الله عنه \_ لم يأخذُ بأقلٌ ما قيلَ ؛ لأنَّهُ وجدَ في الأكثرِ دليلاً سمعيًّا: فكانَ الأخذُ به \_ أولى من الأخذِ (\*) بالبراءة الأصلية .

وكذلك اختلفوا: في عددِ الغسلِ من ولوغِ الكلبِ ـ فقالَ بعضُهم: سبعة. وقال آخرون: ثلاثةً.

فالشافعيُّ ـ رضي الله عنه ـ لم يأخذْ بالأقلِّ؛ لأنَّه وجدَ في الأكثرِ دليلًا سمعاً.

فإن قلت: لِمَ لا يجوزُ - أن يقالَ: كانَ يجبُ الأخذُ بأكثرِ ما قيل؛ لأنَّه قد ثبتَ في الذَّمَةِ (\*) شيءُ واختلفت الأمَّةُ - في الكميَّة، فقالَ قومَّ: هو كلُّ الديةِ. وقال آخرونَ: بل نصفها. وقالَ آخرون بل ثلثُها. فإذا لم تحصل مع [واحد(١٠)] من هذه الأقوال - دلالةً سمعيَّة: تساقطت.

ولا تحصلُ براءةُ الذَّمَّةِ ـ باليقينِ إلاَّ عندَ أداءِ كلِّ ديةِ المسلمِ: فوجبَ القِولُ بهِ ليحصلَ الخروجُ عن العهدةِ بيقين.

## [و(٢)] الجوابُ:

أنَّه لمَّا كَانَ الأصلُ براءةَ الذَّةِ: امتنعَ الحكمُ بكونِها مشغولةً إلَّا بدليلٍ

<sup>= (</sup>١٧٢/٣)، والمجموع: (١٧٢/٣)، والمحموع: (١٧٢/٣)، والمحلّى: (١٧٧/٣)، والمحلّى: (١٧٧/٣). وأما الغسل من ولوغ الكلب فقد ذهب الإمام الشافعيّ إلى غسل ما ولغ فيه سبعاً إحداهن بالتراب. وذهب الإمام أحمد إلى غسله ثمانياً إحداهن بالتراب. وذهب مالك إلى غسله سبعاً على سبيل التعبّد، لا التطهير إذا ولغ بالماء. وذهب أبو حنيفة إلى أنه يغسل من لوغه كما يغسل من سائر النجاسات، فإذا غلب على ظنّه زواله بغسله أجزأ، وإلاّ فبثلاث، أو حتى يغلب على ظنّه أنّ النجاسة قد ذهبت. وانظر البداية: (١/٨٨) والإشراف: (١/١٤)، ورحمة الأمة (٧)، والمغني: (١/٥٤ - ٤٦)، والشرح الكبير للرافعيّ بحاشية المجموع: (١/٦٤ - ٢٦٤).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٦٩) من س.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٠٦) من آ.

<sup>(</sup>۱) هذه الزيادة من س، آ، ي. (۲) هذه الزيادة من آ، ي.

سمعيًّ، فإذا لم يوجدُ دليلٌ سمعيًّ ـ سوى الإجماع . والإجماعُ لم يشتُ إلاّ في أقلُ المقادير؛ لم يثبتُ شغلُ الذمَّةِ إلاّ بذلك الأقلُّ(\*).

فإن قلت: هبْ أنَّهُ لم يوجدُ دليلُ \_ سوى الإجماع ، لكنَّهُ لا يلزمُ من عدم الدليل عدمُ المدلول ، فلعلَّه ثبتَ \_ في الذمَّة \_ حقَّ أزيدُ من أقلِّ ما قيلَ .

فإذا كانَ هذا الاحتمالُ قائماً: لم يثبت الخروج عن العهدةِ باليقينِ، إلاّ بأكثر ما قيلَ(١).

قلت: لمّا لم يوجد (٢) \_ سوى الإجماع ، والإجماع لم يدلَّ إلاَّ على أقلَّ ما قيلَ فيهِ: كانَ الزائدُ على ذلكَ الأقلُّ ، لو ثبتَ لثبت من غيرِ دليل ، وذلك غيرُ جائز؛ لأنهُ يصيرُ ذلك تكليف ما لا يطاقُ .

وأيضاً: فإنَّ الله \_ تعالى \_ تعبَّدنا بالبراءةِ الأصليَّةِ \_ إذا لم نجد دليلاً سمعيًا يصرفُنا عنها، فإذا لم يوجد دليل سمعيًّ \_ يدلُّ على الزيادةِ: علمنا أنَّ الله \_ تعالى \_ تعبَّدنا بالبراءة الأصليَّة .

وحينئذٍ: يحصلُ القطعُ بأنَّهُ لا يجبُ إلَّا ذلك القدرَ \_ الَّذي هو أقلُّ المقادير.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٣) من ي.

<sup>(</sup>١) هذا الاعتراض واحد من اعتراضات الآخرين على الإمام الشافعيّ. راجع الابهاج: (١٦/٣) لتطّلع على جواب ابن السبكيّ عنه.

<sup>(</sup>٢) زاد في آ: «شيءه.

## المسألةُ السابعةُ:

قالَ قومٌ: يجبُ [على المكلّف(١)] الأخذُ بأخفُ القولين، للنصّ والمعقول ِ.

أمًّا النصُّ \_ فقولُهُ تعالى: ﴿ يُرِيدُ آللهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ (٣) وقوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدُّيْنِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (٣).

وقوله عليه الصلاة والسلام: «لا ضَرَرَ في الإسلام (٤)» وقوله «بعثتُ بالحنيفيَّةِ السهلةِ السمحةِ (٩)». وكلُّ ذلكَ ينافي شرع (١) الشاقُّ الثقيلِ.

وأمًا القياس \_ فهوَ: أنَّهُ تعالى كريمٌ غنيٌّ، والعبدُ محتاجٌ فقيرٌ. وإذا وقعَ التعارضُ بينَ هٰذين الجانبين: كانَ التحامل(٢) على جانب الكريم الغنيِّ \_ أولى منه، على جانب المحتاج الفقير.

وربَّما قالوا: الأخدُ بالأخفُّ \_ أخذُ بالأقلِّ: فوجبَ العملُ بهِ .

واعلم: أنَّ هٰذا المذهبَ برجعُ حاصلُهُ \_ إلى أنَّ الأصلُ (\*) في الملاذِّ:

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من س، آ، ي، ج.

<sup>(</sup>٢) الآية (١٨٥) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية (٧٨) من سورة الحج.

<sup>(</sup>٤) راجع الجزء الخامس، ص ١٣٧، و الجزء السادس، ص ١٠٨ ـ ١١١.

<sup>(</sup>٥) انظر (ج٥، ص ١٣٧) من هذا الكتاب، وراجع كنز العمّال الحديثين (٩٩٩، و٠٠٠).

<sup>(</sup>٦) في غيري، آ: والشرع».

<sup>(</sup>٧) لفظ ي: «التحايل».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٢٣) من جـ.

الإِباحةُ(١). وفي الألام: الحرمةُ. وقد تقدَّمَ الكلامُ فيه فأمًا قوله: «الأخذُ بالأخفِّ - أخذُ بالأقلِّ».

قلنا: هذا ضعيفٌ؛ لأنَّا(٢) إنَّما نوجبُ الأخذَ بأقلِّ ما قيلَ \_ إذا كانَ ذلك جزءاً من الأصلِ : كما ذكرناه في المثالِ \_ فإنَّ الثلثَ جزءً من النصفِ ومن الكلِّ ، والموجبُ للكلِّ والنصفِ \_ موجبٌ للثلثِ : فيصيرُ وجوبُ الثلثِ \_ بهذا الطريق \_ مجمعاً عليه .

أمًّا إذا كانَ الأخفُ \_ لَيسَ جزءاً من ماهيَّةِ الأصلِ: لم يصر الثلثُ مجمعاً عليه، فلا يجبُ الأخذ به.

وقالَ قومٌ: يجبُ الأخذُ بأثقل القولين: لقوله عليه الصلاة والسلامُ «الحقُّ ثقيلٌ قويٌّ والباطلُ خفيفٌ وبيُّ (٣)».

وهذه الدلالةُ ضعيفةً: لأنَّهُ لا يلزمُ من قولِنَا: «كلُّ حقِّ ثقيلٌ» - أنْ يكونَ كلُّ ثقيلٍ حقًّا. ولا من قولِنا: «الباطلُ خفيفٌ» - أن يكونَ كلُّ خفيفٍ باطلاً (\*).

وها هنا \_ طريقة أخرى يسمُّونها طريقة الاحتياطِ \_ وهي: [إمّانا)] الأخذُ : بأكثر ما قيلَ ، أو بأثقل ما قيلَ (٥). ولمَّا تقدَّم الكلامُ فيها \_ فلا فائدة في الإعادة .

<sup>(</sup>١) لفظ غيري: «الإذن» راجع: ١٠٧ وما بعدها من هذا الجزء من المحصول.

<sup>(</sup>۲) في آ: «لأنّه».

<sup>(</sup>٣) ورد في كشف الخفا رقم (١١٥٥) بلفظ: «الحقَّ ثقيلٌ» وقال: رواه ابن عبد البر، وزاد: «فمن قصر عنه عجز، ومن جاوزه ظلم، ومن انتهى إليه فقد اكتفى»، وقال ابن عبد البر: ويروى هذا لمجاشع بن نهشل: قال: وعن النبيّ - ﷺ - قال: «الحقّ ثقيل، رحم الله عمر بن الخطاب تركه الحقَّ ليس له صديق» فانظر الكشف، وقد ورد معناه في جزء من حديث انفرد به الترمذيّ. فانظره فيه برقم (٣٧١٥). وقد اقتبس صدر الحديث بديع الزمان الهمداني في احدى رسائله حيث يقول: «يا أبا الحسن: الحقّ ثقيل، ولكنّه خير مقيل..».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۷۰) من س.

<sup>(</sup>٤) انفردت آ بهذه الزيادة.

<sup>(•)</sup> هذه المسألة لخصها ابن السبكي وشارح كتابه الجمع بقولهما: «(وهل يجب) الأخذُ .=

## المسألة الثامنة:

الاستقراءُ المظنونُ - هو إثباتُ الحكم في كليٌّ ، لثبوتِه في بعض جزئيًاتِهِ . مثالَهُ - قولُ أصحابنا في الوتر: إنّه ليسَ بواجب، لأنّهُ يؤدى على الراحلةِ . [ولا شيءَ من الواجب يؤدّى على الراحلةِ(١)] .

أما المقدِّمةُ الأولى - فثابتةٌ بالإجماع . وأمّا الثانيةُ - فنثبتُها بالاستقراءِ - وهو: أنّا لمّا رأينا القضاء وسائر أصنافِ الواجباتِ - لا تؤدَّى على الراحلة: حكمنا على كلِّ واجب بأنّه لا يؤدِّى على الراحلةِ .

وهذا النوعُ لا يفيدُ اليقينَ، لأنَّهُ يحتملُ أن يكونَ الوترُ ـ واجباً، بخلافِ سائر الواجباتِ ـ في لهذا الحكم . ولا يمتنعُ ـ عقلًا ـ أن يكونَ بعضُ أنواع الجنس مخالفاً لحكم النوع الآخر من ذلك الجنس .

وهل يُفيدُ الظنُّ، أم لا؟

الأظهرُ: أنَّ هٰذَا القدرَ لا يفيدُ إلاّ بدليل منفصل . ثمّ بتقدير حصولِ الظنِّ: وجبَ الحكمُ بكونِهِ حجَّةً: لقوله عليه الصلاَّةُ والسلامُ: «أَقضي بالظاهر(٢)».

<sup>= (</sup>بالأخف) في شيء لقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ آلْيُسْرَ ﴾ (أو الأثقل) فيه لأنه أكثر ثواباً وأحوط، أو لا يجب شيء منهما بل يجوز كلَّ منهما؛ لأنَ الأصل عدم الوجوب؟! هذه (أقوال)، أقربها الثالث. فانظر جمع الجوامع بشرح الجلال: (٣٥٢/٢).

<sup>(</sup>١) ساقط من غيري، آ.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه في الجزء الثاني، ص ٨٠ من هذا الكتاب.

## المسألةُ التاسعة:

في المصالح المرسلةِ(١).

اعلم: أنَّ المصالحَ بالإضافةِ إلى شهادةِ الشرع \_ ثلاثةُ أقسام ٍ. أحدُها:

ما شهدَ الشرعُ باعتبارهِ، وهو: القياسُ. الَّذي تقدُّمَ شرحُهُ.

### وثانيها:

ما شهدَ الشرعُ ببطلانِهِ ؛ مثاله \_ قولُ بعضِ العلماءِ لبعضِ الملوكِ ، لمّا جامعَ في نهارِ رمضانَ : عليكَ صوم (\*) شهرين متتَابعين ، فلمّا أنكرَ عليه \_ حيثُ لم يأمره بإعتاقِ رقبةٍ \_ قالَ : «لو أمرتُه بذلك \_ لسهلُ عليه ، ولاستحقر (١) إعتاقَ رقبةٍ في قضاءِ شهوته (٣) ه.

<sup>(</sup>١) قال الحجة الغزالي: «...كل مصلحة لا تدفع إلى حفظ مقصود مهم من الكتاب والسنة والإجماع، وكانت من المصالح الغريبة - التي لا تلاثم تصرفات الشرع - فهي باطلة مُطرحة، ومن صار البها فقد شرع، كما أن من استحسن فقد شرع. وكل مصلحة رجعت إلى حفظ مقصود شرعي علم كونه مقصوداً بالكتاب والسنة والإجماع فليس خارجاً من هذه الأصول، لكنه لا يسمى قياساً، بل مصلحة مرسلة». المستصفى: (١/ ٣١٠ ـ ٣١١). وقال بعض مشايخنا في توضيح المراد بالمصلحة المرسلة: «هي: الوصف القائم في المحل (الذي لم يعلم حكمه) المناسبُ والملائمُ لحكم خاصٌ لم يعلم عن الشارع اعتباره في بعض المحال الأخرى، ولا إلغاؤه كذلك، وإنما سمّى مصلحة لاشتماله على المصلحة».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (۲۰۷) من آ.

<sup>(</sup>۲) كذا في ى، ولفظ غيرها: «واستحضر».

<sup>(</sup>٣) المفتي هو: يحين الأندلسيّ، تلميذ مالك، وناشر مذهبه في الأندلس توفي في . ـ

واعلم: أنَّ هذا باطلُ؛ لأنَّه [حكم(١)] على خلافِ حكم اللهِ - تعالى - لمصلحة تخيَّلَها الإنسانُ بحسبِ رأيهِ. ثمَّ إذا عُرِفَ ذلكَ من جميع العلماء: لم تحصل الثقة للملوكِ بفتواهم، وظنُّوا أنَّ كلَّ ما يفتونَ بهِ - فهو تحريفٌ من جهتهم بالرأي .

## القسمُ الثالثُ:

ما لم يشهد له بالاعتبار، ولا بالإبطال نصّ معين \_ فنقول: قد ذكرنا \_ في كتاب القياس \_ أنّ المناسبة ، إمّا أن تكونَ في محل الضرورة أو الحاجة أو التتمّة () \_ فقال الغزالي \_ رحمه الله \_ «أمّا الواقع في محل الحاجة ، أو التتمّة \_ فلا يجوزُ الحكم فيها بمجرّد المصلحة ؛ لأنّه يجري مجرى وضع الشرع بالرأى .

وأمًّا الواقعُ في رتبةِ (٣) الضرورةِ - فلا يبعدُ أن يؤدي إليهِ (٩) اجتهادُ مجتهدٍ . ومثالهُ : أنَّ الكفَّارُ إذا تترَّسوا بجماعةِ من أساري المسلمين :

فَلُـو كَفَفْنا عَنهم لَـ لَصِدَمُونا، واستولَوا على دارِ الإسلامِ، وقتلوا كافَّةَ المسلمين.

ولو رمينا الترسَ \_ لقتلنا مسلماً: لم يذنب، وهذا لا عهدَ بهِ في الشرع .

<sup>=</sup> قرطبة سنة (٢٣٤)هـ، له ترجمة في الديباج (٣٥٠)، ونفح الطيب: (٢١٧/٢)، وقد ذكر فتواه هذه في ص (٢١٨) منه، وأما السلطان المقصود فهو: عبد الرحمن بن الحكم بن هشام، رابع ملوك بني أمية بالأندلس توفي بقرطبة سنة (٢٩٨) على ما في نفح الطيب: (٢٣٨)، والكامل لابن الأثير: (٣/٢٩)، ولعل الجارية المشار إليها هي «طروب» التي ذكرها ابن الأثير. وانظر: الجزء الخامس، ص ١٣٣ من كتابنا هذا.

<sup>(</sup>١) لم ترد الزيادة في آ.

 <sup>(</sup>٢) انظر المسألة الثانية في تقسيم المناسب في الجزء الخامس، ص ١١٧ من كتابنا
 هذا.

<sup>(</sup>٣) لفظ ى: «محل»، وما أثبتنا هو الموافق لما في شفاء الغليل.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٦) من ص.

ولو كففنا لسلَّطنا الكفاَّر على جميع المسلمين، فيقتلونهم (١)، ثم يقتلون الأساري.

فيجوزُ أن يقولَ قائلٌ: هذا الأسيرُ مقتولٌ بكلِّ حالٍ ، فحفظُ كلِّ المسلمينَ - أقربُ إلى مقصودِ الشرع من حفظِ المسلم الواحدِ.

قالَ: وإنَّما اعتبرنا(٢) هذه المصلحة، لاشتمالِها على ثلاثة أوصاف وهي: أنّها ضروريَّةٌ، قطعيَّةً، كليَّةً.

واحترزنا بقولنا: «ضروريَّةً» عن المناسباتُ (٣) ـ الَّتي تكونُ في مرتبةِ الحاجةِ (١) أو التتمَّة.

وبقولنا: «قطعيّة ، عمّا إذا لم نقطع بتسلّط (°) الكفّارِ علينا، إذا لم (\*) نقصد الترس، فإنّ ـ ها هنا ـ لا يجوزُ القصدُ إلى الترس .

وكذلك: قطعُ المضطرِّ قطعةً (٦) من فحذِه لا يَجوزُ؛ لأنَّا لا نقطعُ بأنَّهُ بصيرُ ذلكَ سبباً للنجاةِ

وبقولنا: «كلِّيَةُ» عمَّا لو تَترَّسَ الكِافرُ في (\*) قلعةٍ \_ بمسلم فإنَّهُ لا يحلُّ رميُ الترس ، إذ لا يلزمُ من عدم استيلائِنا على تلكَ القلعة فسادٌ يعمُّ كلُّ المسلمينَ.

وكذا: إذا كانَ جماعةً في سفينة، ولو طرحوا واحداً لنجوا، وإلاّ، غرقوا بجملتِهم؛ فها هنا: لا يجوزُ؛ لأنَّ ذلكَ ليسَ أمراً كليًا». فهذا محصّل ماقاله الغزاليّ (٧) رحمه الله .

<sup>(</sup>١) في آء ي: «فقتلوهم».

<sup>(</sup>٢) في غيرس، آ، ي: «قبلنا». (٣) لفظ آ: «المناسب».

<sup>(1)</sup> كذا في جـ، آ، وفي غيرهما: «والتمتّةِ».

<sup>(</sup>٥) لفظ ي: «بتسليط». (\*) آخر الورقة (٢٢٤) من جه.

<sup>(</sup>٦) لفظ ي: «فلقة». . (\*) آخر الورقة (٢٧١) من س.

<sup>(</sup>٧) راجع تفاصيل ما لخصه الإمام المصنف في شفاء الغليل: (٢٦٦ - ٢٦٦) والمستصفى: (٢٨٤ / ٢٨٤ - ٣١٥).

ومِذهبُ مالكِ \_ رحمه الله \_: أنَّ التمسُّكَ بالمصلحةِ المرسلةِ جائزً.

واحتجً عليه بأن قال: «كلَّ حكم يفرض،. فإمَّا أن يستلزمَ مصلحةً خاليةً عن المصلحة ، أو يكون خالياً عن المصلحة والمفسدة بالكليَّة، أو يكون مشتملًا عليهما معاً.

وهـذا على ثلاثة أقسام : لأنهما إمّا أن يكونا متعادلين، وإمّا أن تكونَ المصلحة [راجحة ، وإمّا أن تكونَ المصلحة [راجحة ، وإمّا أن تكونَ المفسدة راجحة . فهذه أقسام ستّة :

### أحدُها:

أن يستلزمُ مصلحــةً (١) خاليةً عن المفسدة؛ وهـذا لا بدَّ وأن يكـون (١) مشروعاً؛ لأنَّ المقصودَ من الشرائع ِـرعايةُ المصالح ِ.

### وثانيها:

أن يستلزمَ مصلحةً راجحةً؛ وهذا \_ أيضاً \_ لا بدَّ وأن يكونَ مشروعاً؛ لأنَّ تركَ الخير الكثير، لأجل الشرِّ القليل (\*) \_ شرٌّ كثيرٌ.

## وثالثها

أن يستويَ الأمران؛ فهذا يكونُ عبثاً: فوجبَ أن لا يشرعَ.

## ورابعها :

أَن يَخْلُو عَنِ الْأَمْرِينِ؛ وَهَٰذَا \_ أَيْضًا \_ يَكُونُ عَبِثاً: فَوَجَّبَ أَنْ لَا يَكُونَ مَشْر وَعاً.

## وخامسُها:

أن يكونَ مفسدةً خالصةً؛ ولا شكُّ أنَّها لا تكونُ مشروعةً .

## وسادسُها:

أن يكونَ ما فيه من المفسدة \_ راجحاً على ما فيهِ من المصلحة؛ وهوَ \_

<sup>(</sup>١) ساقط من ي.

 <sup>(</sup>۲) في آ زيادة: «أيضاً».
 (۳) أخر الورقة (۱۳٤) من ى.

أيضاً ـ غير مشروع : لأنَّ المفسدةَ الراجحةَ ـ واجبةُ الدفع بالضرورةِ .

وهذه الأحكام - المذكورة - في هذه الأقسام الستّة : كالمعلوم بالضرورة - أنّها دينُ الأنبياء ، وهي المقصود من وضع الشرائع . والكتابُ والسنّة دالان على أنّ الأمر كذلك : تارة بحسب التصريح ، وأخرى بحسب الأحكام المشروعة خالى وفق هذا الّذي ذكرناه .

غايةً ما في الباب: أنّا نجدُ واقعةً - داخلةً تحت قسم من هذه الأقسام ، ولا يوجدُ لها في الشرع ما يشهدُ لها - بحسب جنسِها القريب، لكن لا بدّ وأن يشهدَ الشرع - بحسب جنسِها البعيدِ على كونهِ خالصَ المصلحةِ ، أو المفسدةِ ، أو غالبَ المصلحةِ ، أو المفسدةِ : فظهرَ أنّه لا توجدُ مناسبةٌ ، إلّا ويوجدُ - في الشرع - ما يشهدُ لها بالاعتبارِ ، إمّا بحسب جنسِهِ القريبِ ، أو بحسب جنسِهِ البعيد .

وإذا ثبتَ هذا: وجَبَ (\*) القطعُ بكونهِ حجَّةً؛ للمعقول (١) والمنقول ِ.

أمًّا المعقولُ - فلأنًّا إذا قطعنا بأنَّ المصلحةَ الغالبةَ على المفسدة - معتبرةً : قطعاً عندَ الشرع ، ثمّ غلبَ على ظننا - أنَّ هذا الحكمَ مصلحتُهُ غالبةً على مفسدته : تولَّد من هاتين المقدَّمتين ظنَّ أنَّ هٰذهِ المصلحةَ معتبرةُ شرعاً : والعملُ مفسدته : تولَّد من هاتين المقدَّمتين ظنَّ أنَّ هٰذهِ المصلحةَ معتبرةُ شرعاً : والعملُ بالظنِّ واجبُ ؛ لقوله عليه الصلاةُ والسلامُ «أقضي بالظاهر». ولِما ذكرنا : أنَّ ترجَّحَ الراجع على المرجوح - من مقتضياتِ العقول : وهٰذا يقتضي القطع بكونه حجَّةً .

وأمَّا المنقول ـ فالنصُّ والإجماع:

أمَّا النصّ \_ فقوله تعالى : ﴿فَآعْتَبِرُوا﴾ (٢) أمرٌ بالمجاوزة، والاستدلالُ بكونِهِ مصلحةً على كونِهِ مشروعاً \_ مجاوزةً : فوجبَ دخولُهُ تحتَ النصّ .

<sup>(</sup>١) آخر الورقة (٢٠٨) من آ.

<sup>(</sup>١) عبارة آ: «للنص والمعقول».

<sup>(</sup>٢) الآية (٢) من سورة الحشر.

وأمًّا الإجماعُ \_ فهو: أنَّ من تتبَّع أحوالَ مباحثاتِ الصحابةِ \_ علمَ قطعاً: أنَّ هٰذه الشرائطَ التي يعتبرها فقهاء الزمان في تحرير الأقيسة والشرائط المعتبرة في العلَّةِ والأصلِ والفرع \_ ما كانوا(\*) يلتفتونَ إليها، بل كانوا يراعونَ المصالح ؛ لعلمهم بأنَّ المقصدَ من الشرائع: رعايةُ المصالح.

فدلُّ مجموع ما ذكرنا: على جوازِ التمسُّكِ بالمصالحِ المرسلةِ (١).

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٧٢) من س.

<sup>(1)</sup> قال الإمام الغزالي: «...هذه المسألة في محل الاجتهاد، ولسنا نحكم ببطلان مذهب مالك \_ رحمه الله \_ على القطع، فإذا وقع النظر في تعارض المصالح كان ذلك قريباً من النظر في تعارض الأقيسة المؤثرة التي ذكرناها». شفاء الغليل (٢٣٤)، وذكر \_ رحمه الله \_ \_ بعض المسائل، ثم قال: «... وقد اختلف فيها قول الشافعيّ، وهو دليل ميله الى المصالح ورعايتها...» وراجع لمعرفة أنواع المصالح، وتبيّن المراد بالمصلحة المرسلة خاصة مع الأمثلة التي يمكن ادراجها تحتها، والتي لا يمكن فيها ذلك المستصفى: (١ / ١٤٨ \_ ٣١٠)، وبحثه الذي لا أعرف له نظيراً في هذا الموضوع في شفاء الغليل: (١٤٨ \_ ٢٦٠).

## المسألة العاشرة:

الاستدلالُ بعدم ما يدلُّ على الحكم ، على عدم الحكم - طريقةٌ عوَّلَ على الفقهاءِ . على على الفقهاءِ .

وتحريرُهُ: أنَّ الحكمَ الشرعيَّ لا بدَّ له من دليل ، والدليلُ ـ إما نصُّ أو إحماعٌ أو قياسٌ ولم يوجدُ واحدُ من هذهِ الثلاثةِ: فوجبُ أن لا يثبتَ الحكمُ.

إنَّما قلنا: إنَّ الحكمَ الشرعيَّ \_ لا بدَّ له من دليلٍ ؛ لأنَّ اللهَ \_ تعالى \_ لو َ أمرنا بشيءٍ، ولا يضعُ عليه دليلاً: لكانَ ذلك تكليفَ ما لا يطاقُ(١). (\*) وإنَّه غيرُ جائزِ.

وإنَّما قلنا: إنَّ الدليلَ ـ إمَّا نصُّ أو إجماعٌ، أو قياسٌ، لثلاثةِ أوجهٍ:

#### أحدُها:

قصَّةُ معاذ: فإنَّها تدلُّ على انحصارِ الأدلَّةِ في الكتابِ والسنَّةِ والقياسِ ؛ زدنا فيه الإجماع بدليل منفصل : فيبقى الباقي على الأصل .

### وثانيها:

أنَّ الأدلَّةَ الدالَّة على الأحكام كانت معدومةً في الأزل ، وقد بيَّنًا: أنَّ الأصلَ في كلِّ [أصل (\*)] تحقَّقَ بقاؤه على ما كانَ؛ فهذا الدليلُ يقتضي أن لا يوجد شيءٌ من أدلَّة الأحكام . تُركَ العملُ به \_ في النصِّ والإجماع والقياس : فوجب أن يبقى فيما عدا لهذه الثلاثة [على الأصل (\*)].

<sup>(</sup>١) لأنَّه يكون بمثابة تكليف الغافل. (\*) آخر الورقة (٢٢٥) من جـ.

 <sup>(</sup>٢) كذا في ى، وعبارة غيرها: «في كل محقق».

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في آ.

## وثالثها :

أنَّه لو حصلَ نوع آخرُ من الأدلّة \_ لكانَ [ذلك(١)] من الأمورِ العظام ؛ لأنَّ ما يجبُ الرجوعُ إليه \_ في الشرع ، نفياً وإثباتاً \_ في الوقائع الحاضرة والمستقبلة \_ لا شكَّ أنَّهُ من الأمورِ العظام . فلو كانَ ذلك موجوداً \_ لوجبَ اشتهارُهُ، ولو كانَ كذلك \_ لعرفناهُ بعدَ البحثِ والطلب؛ فلمّا لم نجدْ شيئاً آخر، سوى هذه الثلاثة: علمنا الانحصار.

وإنَّما قلنا: إنَّه لم يوجدُ واحدُ من هذه الثلاثة [لما سنبيَّنهُ ٢٠].

أمَّا النصُّ \_ فلوجهين :

### أحدُهما:

أَنَّا اجتهدنا في الطلب \_ فما وجدْنا. وهذا القدرُ عذرٌ في حتَّ المجتهدِ \_ بالإجماع : فوجب أن يكونَ عذراً \_ في حتَّ المناظرِ، لأنَّهُ لا معنى للمناظرةِ إلا بالأجلهِ قالَ بالحكم .

#### وثانيهما:

أنَّه لو وجدَ في المسألةِ نصٌّ \_ لعَرفَهُ المجتهدونَ ظاهراً، ولو عرَفوه، لما حكموا على خلافِهِ: علمنا عدمَهُ.

أمًا الإِجماعُ ـ فهو منفيُّ ، لأنَّ المسألة خلافيَّة ، ولا إجماعَ مع الخلافِ. وأمَّا القياسُ ـ فمنفيٌّ لوجهين:

## أحدُهما:

أنَّ القياسَ لا بدَّ فيه من أصل ، والأصلُ هو الصورةُ الفلانيَّةُ ، والفارقُ الفلانيُّ ، والفارقُ الفلانيُّ موجودٌ: ومع الفارق لا يمكنُّ القياسُ .

أقصى ما في الباب ـ أن يقالَ: لِمَ لا يجوزُ القياسُ على صورة أخرى؟

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من آ.

<sup>(</sup>٢) زيادة متعيّنة لم ترد في سائر الأصول. وعبارة الحاصل أسلم فانظر: (١٠٣٩).

فنقول: لأنًا بعدَ الطلبِ \_ لم نجدُ شيئًا يمكنُ القياسُ عليه، إلا هذه الصورة.

وهذا القدرُ عذرً في حقّ المجتهدِ: فوجبَ أن يكونَ عذراً في حقّ المناظرِ \_ على ما بيِّناه . \_ على ما بيِّناه .

#### وثانيهما:

أنَّ سائرَ الأصولِ \_ كانتْ معدومةً: فوجبَ بقاؤها [على العدم(١)] تمشُكُاً بالاستصحاب.

فهذا تمام تقرير هذه الدلالة (١).

واعلم: أنَّ كلَّ مقدّمةٍ لا يمكنُ تمشيةُ الدليلِ إلاَّ بها، فلو كانت تلك المقدِّمةُ مستقلَّةُ بالإنتاج: كانَ التمسُّكُ بها في أوّلَ الأمر٣ - أولى .

ورأينا: أنَّ هذه الدلالةَ لا يمكنُ تمشيتُها إلَّا بإحدى مقدِّمتين:

#### إحداهما:

أنَّ عدمَ الوجدانِ بعدَ الطلب ـ يدلُّ على عدم الوجودِ.

### وثانيتهما: .

أنَّ الأمرَ الفلانيِّ - كانَ معدوماً: فيحصلُ - الآنَ - ظنُّ بقاتِهِ على العدم(\*).

وهاتان المقدَّمتانِ، لو صحتًا لكانتا مستقلَّتينِ بإنتاجِ المطلوبِ، فإنَّهُ يقالُ في أوَّلِ المسألةِ : الحكمُ الشرعيُّ لا بدُّ له من دليل ، ولم يوجد الدليل<sup>(3)</sup>، لأنِّي اجتهدتُ في الطلب، وما وجدتُهُ: وذلكَ يدلُّ على عدم الوجود.

أو يقالَ: ولم يوجدِ الدليلُ؛ لأنَّ (\*) هذه الدلائلَ ـ كانت معدومةً في الأزلِ،

(٢) لفظ ي: «الأدلة».

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من ي، أل

 <sup>(</sup>٣) في ى، آ: «الكلام».
 (٣) آخر الورقة (٢٧٣) من س.

<sup>(</sup>٤) لفظ آ، ي: «المطلوب». (\*) آخر الورقة (٢٠٩) من آ.

والأصلُ في كلِّ معدوم بقاؤهُ على عدمِهِ.

وإذا ثبتَ لهذا: فقد حصلَ ظنَّ عدم الدليل ، فيتولَّدُ منهُ القطعُ بأنَّهُ لو وجدَ الحكمُ للوجدَ الدليل، مع ظنَّ أنَّه لم يوجدُ ظنُّ عدم الحكم ، والعملُ بالظنَّ واجبُ.

فتقرير لهذه الدلالة \_ على هذا الوجه (١) \_ أقلُّ مقدِّماتٍ ، وأشدُّ تلخيصاً : فكانَ ايرادُها \_ على هذا الوجه \_ أولى .

فإن قيلَ: قولُه: «الدليلُ ـ إمَّا نصُّ أو إجماعٌ أو قياسٌ».

قلنا: هذا لا يتم على قولك؛ لأنّك ذكرت هذه العبارة دليلاً في هذه المسألة الشرعيَّة، وإنّها ليست بنصِّ ولا إجماع ولا قياس؛ وعند هذا \_ يلزمُ أحدُ محذورين، وهوَ: أنّه إمّا أن [لان] يكونَ هذا الكلامُ دليلاً في المسألة(\*) \_ حتى يتم الحصرُ. أو يبطلَ الحصرُ حتى يتم هذا دليلاً في المسألة.

فإن قلت: الكلام عليه من وجهين:

#### أحدهما:

أنّي أقولُ: دليلُ الحكمِ الشرعيِّ، إمّا نصَّ أو إجماعٌ أو قياسٌ، ومدلولُ دليلي: انتفاءُ الصحَّةِ؛ فإنَّ هذا الانتفاءَ ـ كانَ حاصلًا قبلَ الشرع ، فالإخبارُ عنهُ ـ يكونُ إخباراً عن أمرٍ لا تَتَوقَّفُ معرفتُهُ على الشرع ِ: فلا (\*) يكون شرعيًا. وثانيهما:

أنِّي لا أنفي الصحَّة إلّا بالإجماع ؛ لأنَّ الإجماع - منعقدٌ على أنَّهُ متى لم يوجدٌ شيءٌ من هذه الأشياء - وجب نفي الحكم : فيكونُ الدليلُ - في الحقيقة - هو الإجماع .

<sup>(</sup>١) لفظ آ: «الأصل».

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (١٣٥) من ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٢٦) من جـ.

## قلتُ: أمَّا الجوابُ عن الأوّل: - فهو:

أنَّهُ لمَّا ثبتَ انتفاءُ الصحَّةِ ـ لزمَ ثبوتُ البطلانِ، ضرورةَ تعذُّر القولَ بالوقفِ: فيكونُ كلامُكَ دليلاً على البطلانِ بواسطةِ دلالتِهِ على انتفاءِ الصنَّةِ، فيكونُ دليلاً على حكم شرعيُّ: فيعودُ المحذورُ المذكورُ.

## وعن الثاني:

أنَّ الإِجماعُ لم يدلَّ على عدم الصحَّةِ - ابتداءاً ، بل دلَّ على أنَّهُ مهما عدم النصُّ والإِجماعُ والقياسُ: لزمَ عدمُ الحكم ، فيكونُ الإِجماعُ دليلًا على أنَّ عدمَ هذه الثلاثةِ - دليلً على عدم الحكم ، وعدمُ هذه الثلاثةِ - مغايرٌ لهذه - الثلاثةِ: فيعودُ الكلامُ المتقدِّمُ.

السؤال الشاني: أنَّـك (\*) جعلتَ عدمَ دليلِ الثبوتِ ـ دليلَ العدمِ ، فهل تجعلُ عدمَ دليل العدم ـ دليلَ الثبوتِ ، أم لا؟ !

فإن لم يقل به ـ فقد ناقضَ؛ لأنَّ نسبةَ دليل ِ الثبوتِ إلى الثبوتِ: كنسبةِ دليلَ العدم إلى العدم !!

فإن لزم من عدم دليل الثبوت عدم الثبوت: لزم من عدم دليل العدم عدم العدم . عدم العدم .

وإن لم يلزم ـ ها هنا ـ : لم يلزم هناكَ ـ أيضاً ؛ إذ لا فرقَ بينهما في العقل ِ . وإن اعترف بذلك : لزمَ المحذورُ من وجهين :

### أحدُهما:

أنَّ عدمَ دليلِ العدم \_ دليلٌ على عدم العدم ، وعدمُ العدم وجود : فعدمُ دليلِ العدم دليلُ على الوجود . فقد حصلَ سوى النصِّ والإجماع والقياس ِ دليلٌ آخر على الوجود : فيبطلُ حصرُهم .

## [و<sup>(۱)</sup>]الثاني ـ وهو;

أنَّه إذا كانَ عدمٌ دليل ِ العدم ِ ـ دليلًا على الوجودِ: لم يلزمْ انتفاءُ الوجودِ

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٧) من ص. (١) هذه الزيادة من ي.

إلَّا ببيانِ عدم [عدم(١)] دليل العدم ، وعدمُ العدم وجودٌ.

فإذن: لا يلزمُ انتفاءُ الوجودِ إلاّ بوجودِ دليلِ العدم ، لكنَّك لو ذكرتَ (\*) دليلَ العدم ـ لاستغنيتَ عمَّا ذكرتَ: من الدلالةِ .

## السؤالُ الثالث:

أَنَّكَ [لو<sup>(٢)</sup>] اقتصرتَ في نفي النصَّ على عدم الوجدانِ، فهذا الطريقُ ـ إن صحَّ : وجبَ الاكتفاءُ بهِ في نفي القياس ؛ لأنَّهُ حَاصلُ فيهِ .

وإن لم يصحُّ: لم يجز التعويلُ عليهِ في هذا المقام ِ.

فإن قلتَ: إنَّما تعرَّضتَ لنفي قياس معيَّنٍ؛ لأنَّ المخالفَ يعتقده قياساً ودليلًا، وليسَ في النصوص ما يعتقده الله.

قلتُ: المخالفُ كما يعتقدُ في قياس \_ كونَهُ حجةً له، فكذلكَ قد يعتقدُ في بعض النصوص \_ كونَهُ حجَّةً له: فكانَ يلزمُ التعرَّض للأمرين .

## السؤالُ الرابعُ:

لم قلت: إنَّه لمَّا وجدَ الفرقُ بينَ الصورتين \_ تعذَّرَ القياسُ؛ وذلك لأنَّ الفرقَ إنَّما يكونُ قادحاً، لو لم يجزُّ تعليلُ الحكم الواحدِ بعلَّتين.

فأمًّا إذا كانَ جائزاً \_ احتملَ كونَ الحكم في الأصل معلَّلًا بالوصفِ الَّذي تعدَّ إليه (أ) \_ معاً \_: فلا يكون تعدَّ [إليه (أ)] \_ معاً \_: فلا يكون [ذلك (\*)] قادحاً في القياس .

<sup>(</sup>١) سقطت الزيادة من ى. والمراد: بيان انتفاء عدم دليل العدم. وانظر الحاصل:(١٠٤٢).

<sup>(\*)</sup> آخرِ الورقة (٢٧٤) من س.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>۳) في غيري: «يعتقد».

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٥) انفردت بهذه الزيادة ي.

## السؤال الخامس:

أنَّ هذا النظمَ لا ينفكُ عن القلب، فإنَّ المستدلُّ إذا قالَ - مثلًا - في بيع. الغائب: لا نصُّ ولا إجماعَ ولا قياسَ في صحَّتِهِ: فوجبَ أن لا تثبتَ صحَّتُهُ. ﴿

فيقال: وتحريمُ أخذِ المبيع من البائع \_ بعدَ جريانِ هذا البيعِ على المشتري، أو تحريمُ أخذِ الثمن من المشتري على البائع \_حكمٌ شرعيٌّ، فلا يثبتُ إِلَّا بنصُّ أَو إجماع ِ أَو قياسٍ ، ولم يوجدُ ذلك: فوجبَ أَن لا يثبتَ. [و(١)] الجواث:

هذه الدلالةُ لا تتمُّ إلَّا مع التمسُّكِ بأنَّ الأصلَ في كلِّ ثابتٍ - بقائَّهُ على ما كان، وأنَّهُ إنَّما يجوزُ العدولُ عن هذا الأصل إذا وجدَ دليلٌ [يوجبُ(٢)] العدولَ عنه ، وذلكَ الدليلُ لا يكونُ إلا نصًّا أو إجماعاً أو قياساً.

وعلى هذا ١٠٠٠: يسقطُ السؤالُ، وذلكَ لأنَّا نقولُ - مثلًا في مسألة بيعٍ الغائب: لا شكُّ أنَّ ـ قبلَ جريانِ هذا البيع ، كانَ المبيعُ ملكاً للبائع ، والأصلُ في كلُّ ثابتٍ بِقارَّةُ - على ما كانَ، إلا أنَّا نتركُ التمسُّكَ بهذا الأصل - عندَ وجود نصُّ أو إجماع أو قياس \_ يدلُّ على خلافِهِ، ولم يوجدٌ واحدُ من هذهِ الثلاثةِ: فلم يوجد ما يوجُّبُ العدولَ عن التمسُّكِ بذلك الأصل . وإذا كانَ كذلكَ: وجبَ الحكم ببقائه على ما(\*) كانَ.

وحاصلُ الكلام ِ: أنَّي إنَّما ادعيتُ الحصرَ ـ فيما يدلُّ على تغييرِ الحكم عن مقتضَى الأصل ِ، والحكمُ الَّذي أنتجته من هذا الدليل \_ ليسَ من باب تغيُّر الحكم ، بل هو من [باب(٢)] إبقاءِ ما كانَ على ما كانَ : فلم يكن ادِّعاءُ الحصر \_ في تُلكَ الصورةِ \_ قادحاً في صحَّةِ هذهِ الدلالةِ .

[و(")] إذا عرفتُ هذا: فالعبارةُ الصحيحةُ عن هذا الدليل - أن يقالَ:

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من جه، آ، ي.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢١٠) أمن آ.

<sup>(</sup>٣) زاد في ي، آ: والوجه، (\*) آخر الورقة (٢٢٧) من جه.

<sup>(</sup>٤) لم ترد الزيادة في س، ي.

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ي.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من ي.

«حكمُ الشرع إبقاءُ ما كانَ على ما كانَ ، إلّا إذا وجدت دلالةُ شرعيّةٌ مغيرةً، والدلالةُ المغيّرةُ ـ إمّا نصُّ أو إجماعٌ أو قياسٌ ، ولم يوجدُ واحدٌ ـ من هذه الثلاثة فلم توجد الدلالةُ المغيّرة : فوجبَ بقاؤه على كانَ ١٠٠٠.

فإن قلت: التمسُّكُ باستصحابِ الأصلِ كافٍ فأيُّ حاجةٍ إلى هذا التطويل ؟

قلتُ: المناظرُ تلوَّ المجتهدِ، ومعلومٌ أنَّ المجتهد ـ لا يجوزُ له التمسُّكُ باستصحابِ حكم ِ الأصلِ إلاّ إذا بحثَ، واجتهدَ في طلب هذهِ الأدلّةِ المغيِّرةِ.

فإذا لم يجدُّ ـ في الواقعةِ شيئاً منها: حلَّ له فيما بينَه وبينَ اللهِ ـ تعالى ـ أن يحكمُ بمقتضى الاستصحاب.

فأمًّا قبلَ البحثِ عن وجودِ هذه الدلائلِ المغيَّرةِ \_ فلا(٢) يجوزُ له التمسُّكُ بالاستصحاب \_ أصلًا.

فلمَّا(\*) ثبتَ أنَّ الأمرَ ـ في المجتهدِ كذلكَ: وجبَ أن يكونَ في حقَّ المناظرِ كذلكَ؛ لأنَّه لا معنى للمناظرةِ المشروعةِ إلا بيانُ وجهِ الاجتهادِ.

# وأُمَّا الجوابُ عن السؤال الثاني فهو:

أنَّ الاستدلال بعدم المثبت ـ أولى من الاستدلال بعدم النافي على الوجود؛ وبيانُه من وجوه:

### أحدها:

[أنَّا<sup>(٣)</sup>] لو استدللْنَا بعدم ِ المثبتِ على العدم ِ ـ لزمنَا عدمُ ما لا نهاية له ، وذلك غيرُ ممتنع ِ .

أمَّا لو استدلَّلْنا بعدم ِ النافي على الوجودِ: لَزِمنَا إثباتُ ما لا نهايةَ له. وهو محالً.

<sup>(</sup>١) وعبارة ي: «بقاء ما كان على ما كان».

<sup>(</sup>Y) لفظ س: «لا».

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٧٥) من س. (٣) هذه الزيادة لم ترد في ي.

## وثانيها:

أنَّا نستدلُّ بعدم ظهور المعجز على يدِ الإِنسانِ على أنَّه ليسَ بنبيٍّ. ولا نستدلُّ بعدم ما يدلُّ على أنَّهُ ليسَ برسول ٍ على كونِهِ رسولاً.

### وثالثها :

أنَّهُ لا يقالُ: إنَّ فلاناً ما نهاني عن التصرُّفِ في مالِهِ: فأكونُ مأذوناً في التصرُّفِ. ويقالُ: إنَّهُ لم يأذنْ لي في التصرُّفِ [في ماله(١)]: فأكونُ ممنوعاً(٥). ورابعُها:

أنَّ دليلَ كلِّ شيءٍ على [حسبِ الله عليقُ به، فدليلُ العدم العدم، ودليلُ الوجود الوجودُ.

ِسلَّمنا أَنَّه ليسَ أحدُ الطريقين ـ أولى من الآخرِ، لكنَّ ذلك يقتضي أَنْ يتعارضا ويتساقطًا.

وحينئذٍ: يبقى مقتضى الأصل ، وهو: بقاءً ما كانَ على ما كانَ .

وأمَّا السؤالُ الثالثُ \_ فليسَ سؤالًا علميًّا، بل هو شيءٌ يتعلَّقُ بالوضعِ والاصطلاح: فلا يليقُ الخوضُ في أمثالِهِ في الكتب العلميَّةِ.

وأمَّا السَّوَالُ الرابعُ \_ فجوابهُ: أنَّا بيَّنَا \_ في هذا الكتابِ: أنَّه لا يجوزُ تعليلُ الحكم الواحدِ بعلَّتين مستنبطتين (٢). وأنّ سؤالَ الفرق \_ سؤالٌ قادحُ (٤).

وأمَّا السؤالُ الخامسُ \_ فساقطُ؛ لأنَّا لم نقلْ: إنَّهُ يلزمُ من عدم النص والإجماع والقياس \_ بقاءُ ما كانَ على ما كانَ، إلاّ بعدَ أن بيُّنَّا: أنَّ الأصلَ على الثابتِ \_ بقاؤهُ على ما كانَ؛ فمعارضةُ الخصم إنَّما تلزمُ لو ثبتَ أنَّ الأصلَ

<sup>(</sup>١) انفردت ي بهذه الزيادة.

<sup>(#)</sup> آخر الورقة (١٣٦) مَن ي.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٣) انظر الجزء الخامس، ص ٢٧٧ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) انظر صن الجزء الخامس (٢٧٠)، وما بعدها من هذا الكتاب.

في الشيءِ أن لا يبقى على ما كانَ؛ ولمَّا كانَ ذلك باطلًا: كانتْ معارضتُه باطلةً.

## المسألةُ الحاديةَ عشرة (١):

في تقريرِ وجوهٍ من الأدلَّةِ [الَّتي(٢)] يمكنُ التمسُّكُ بها في المسائل ِ الفقهيَّةِ.

[اعلم"]: أنَّ الحكمَ الملتزَمَ إثباتُهُ، إمَّا أنْ يكونَ عدَميًّا، أو وجوديًّا. فإنْ كانَ عدميًّا: أمكنَ أن يذكرَ فيهِ عباراتُ:

#### إحداها:

أَنْ يَقَالَ: هذا الحكمُ كان معدوماً، وذلك يقتضي ظنَّ بقائِهِ على العدمِ: والعملُ بالظنِّ واجبٌ.

إنَّما قلنا: إنَّه كانَ معدوماً لأنَّ المحكومَ عليه \_ كانَ معدوماً في الأزل : فوجب أن لا يكونَ الحكمُ ثابتاً \_ في الأزل ؛ لأنَّ ثبوتَ الحكم من غير ثبوتِ المحكوم عليه \_ عبثُ وسفة . وهو غيرُ جائز على اللهِ تعالى .

فإن قلتَ (\*): فهذا يقتضي أنْ يكونَ كلامُ اللهِ \_ تعالى \_ حادثاً.

قلت: لا نسلّم؛ لأنَّ المرادَ من الحكم \_ كونُ الشخص (<sup>4)</sup> مقولاً له: «إنَّ لم تفعلُ هذا الفعلَ \_ في هذه الساعة \_ عاقبتُك». ومن المعلوم بالضرورة: أنَّ هذا المعنى لم يكن (<sup>4)</sup> متحققاً في الأزل .

وأمَّا بيانُ أنَّهُ لمَّا كانَ معدوماً \_ حصلَ ظنُّ تحقُّقِ ذلك العدم في كلُّ زمانٍ :

<sup>(</sup>١) عبارة جـ: «الحادي عشر».

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في ي.

<sup>(</sup>٣) لم ترد الزيادة في ى. ﴿ ﴿ الورقة (٢١١) من آ.

<sup>(</sup>٤) لفظ جمد: (شخص». (\*) آخر الورقة (٢٧٨) من جه.

فلما بيَّناه في مسألةٍ «الاستصحاب<sup>(۱)</sup>».

#### وثانيتها:

انَّه لو ثبتَ الحكمُ \_ لثبتَ بدلالةٍ أو أمارةٍ .

والأوّل باطلٌ؛ لأنَّ الأمَّةَ مجمعةً على أنَّه ليسَ \_ في المسائل ِ الشرعيَّةِ \_ دلالةً قاطعةً .

والشاني \_ \_ باطلُ ؛ لأنَّ اتَّباعَ الأمارةِ اتباعُ الظنِّ ، وهو غيرُ جائزٍ ؛ لقولِهِ تعالى : ﴿إِنَّ آلظَّنَ لاَ يُغْنِي مِنَ آلْحَقِّ شَيْئاً ﴾ (٢). وقولُ على اللهِ بما لا نعلمُ ؛ وهو غيرُ جائزٍ ؛ لقولِهِ تعالى : ﴿وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى آللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

## وثالثتُها:

لو ثبتُ (٥) الحكم - لثبت: إمَّا لمصلحةٍ ، أو لا لمصلحةٍ .

والثاني عبث، والعبثُ غيرُ جائزٍ على الحكيم ِ.

والأوَّلُ لا يخلو، إمَّا أن تكونَ المصلحةُ عائدةً إلى اللهِ ـ تعالى ـ أو إلى العد.

والأوَّل محالٌ؛ لامتناع النفع والضرر عليهِ تعالى.

والثاني \_ أيضاً \_ محالً ؛ لأنَّ المصلحة لا معنى لها إلاّ اللَّذَة ، أو ما يكونُ وسيلةً إليه . ولا لذَّة وسيلةً إليه . ولا لذَّة إلا واللهُ \_ تعالى \_ قادرٌ على تحصيلِها: ابتداءاً فيكونُ توسُّط شرع الحكم عبثاً: وكذا القولُ في المفسدة .

فهذا الدليلُ ينفي شرعَ الحكم ، تُرِكَ العملُ به ـ فيما توافَقْنَا على وقوعِهِ: فبقي في المختلفِ فيه على وفقِ الأصلِ .

<sup>(</sup>١) انظر ص (١٠٩)، وما بعدها من هذا الجزء من المحصول.

<sup>(</sup>٢) الآية (٣٦) من سورة يونس.

<sup>(</sup>٣) الآية (١٦٩) من سورة البقرة.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٢٧٦) من س.

## ورابعتُها:

أنَّ هذه الصورة ـ تفارقُ الصورةَ الفلانيَّةَ التي ثبتَ الحكمُ فيها في وصفٍ مناسبِ: فوجبَ أن تفارقَها ـ في هذا الحكم .

بيانُ المفارقةِ في الوصفِ المناسبِ - هو؛ أنَّه وجدَ - في الأصلِ - ذلكِ الوصفُ الفلانيُّ وأنَّه مناسبٌ لذلك؛ ويبيِّنُ ذلك الحكم بطريقهِ .

وبيانُ أنَّ هذا القدرَ يمنعُ من المشاركةِ في الحكم ، وذلك: لأنَّ هاتين الصورتين لو اشتركتا في الحكم \_ لكانَ ، إمَّا أنْ يكونَ الحكم الثابتُ في الصورتين معلَّلًا بوصفٍ مشتركٍ بينَ الصورتين ، أو لا يكونَ كذلك .

فإن كان الأوَّل: لزم إلغاءُ الوصفِ المناسبِ المعتبرِ ـ الَّذي احتصَّ الأصل() به؛ وإنَّهُ غير جائز.

وإن كان الثاني: لزم تعليل الحكمين المتماثلين بعلَّتين مختلفتين؛ وهذا غيرُ جائزٍ؛ لأنَّ إسنادَ أحدِ ذينك الحكمين إلى علَّتِهِ، إنْ كانَ لذاتِهِ، أو للوازمِ ذاتِهِ: لزمَ في الحكم ِ الَّذي يماثلُهُ إسنادُهُ لَيضاً إلى تلكَ الماهيَّةِ، لا إلى ماهيَّةٍ أخرى.

وإن لم يكن لذاتهِ ، ولا للوازم ذاته : كانَ الحكم له في نفسهِ غنيًا عن تلك العلَّة ، والغنيُ عن الشيء لا يكونُ مستنداً إليه : فوجبَ في ذلك الحكم أن لا يكونَ مستنداً إلى تلك [العلَّة (٢)] وقد فرضناهُ مستنداً إليها . هذا خلف .

#### وخامسها:

أنَّ الحكم لو ثبتَ \_ في هذه الصورة (٢٠) [لثبتَ في الصورة الفلانيَّة ؛ لأنَّ بتقدير ثبوتِه \_ في هذه الصورة (٤٠)]: كانَ ذلك لدفع حاجة المكلَّف، وتحصيل مصلحته.

<sup>(</sup>١) لفظ ي: «الوصف».

<sup>(</sup>٢) سقطت الزيادة من ي. (٣) أي: صورة الأصل.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفتين ساقط من ي.

وهذا المعنى قاتمٌ \_ هناك: فيلزمُ ثبوتُ الحكم ِ هناك، فلمَّا لم يوجدُ هناك: وجبَ أنْ لا يوجد ها هنا.

#### [وسادسها:

أنَّ هذا الحكم كانَ منتفياً من الأزل إلى الأبد (\*)، فكان منتفياً في أوقاتٍ مقدَّرةٍ غير متناهية: فوجب أن يحصل ظنُّ الانتفاءِ في هذه الأوقات؛ لأنَّ الأوقات الغير (۱) متناهيةٍ أكثرُ من الأوقاتِ المتناهيةِ، والكثرةُ مظنَّةُ الظنِّ: فوجب أن يكونَ الحكم في هذهِ الأوقاتِ المتناهيةِ مثلَ الحكم في تلك الأوقاتِ الغيرِ متناهية : وذلك يوجبُ النفي.

#### وسابعها:

شرعُ هذا الحكم يفضي الى الضرر، والضررُ منفيٌّ بالنصُّ (٢) وإنَّما قلنا: إنَّهُ يفضي إلى الضرر، لأنَّه إن فعلَ خلافةُ استحقَّ العقاب؛ وإن لم يفعلُ بقي في صورة تارك المراد (٣): فثبتَ كونَه ضرراً: فوجبَ أن لا يكونَ مشروعاً لقوله \_ صلّى الله عليه وسلّم \_: «لا ضرر ولا ضرارَ».

#### وثامنها:

لو ثبتَ هذا الحكمُ لشبتَ بدليل، وإلّا كان ذلك تكليفَ ما لا يطاقُ. وإنّهُ غير جائزٍ، لكنّهُ لا دليل، لأنّ ذلك الدليل(') إمّا أن يكون ـ هو الله تعالى، أو غيره.

<sup>(\*)</sup> آخر الورقة (٧٨) من ص.

 <sup>(</sup>١) لا يجوز لغة إدخال الألف واللام على «غير» لكونها مغرقة في التنكير ولكن المصنف
 رحمه الله \_ سلك مسلك المناطقة في هذا التعبير ونحوه، فهو من تعابيرهم المعتادة.

<sup>(</sup>٢) يشير الى حديث «لا ضرر ولا ضرار» الآتي والذي تقدم تخريجه.

 <sup>(</sup>٣) أي: فيتضرّر بترك المراد، كما جزم بذلك الأرموي في الحاصل (١٠٤٩)؛ وقد رسمت كلمة «تارك» في جميع الأصول بلفظ «ترك».

<sup>(</sup>٤) يريد بالدليل - هنا -: المؤثر.

والأول باطــلُ؛ وإلاّ لزم من قدم الله \_ تعــالى \_ قدمُ الحكم، وإلاّ لزمَ النقيضُ (١)، وهو خلافُ الدليل، لكنّ قدمَ الحكم عبثُ(١).

ولا جائـزَ أَنْ يكـونَ غير الله \_ تعالى \_ لأنَّ ذلك الغيرَ إن كانَ قديماً عاد الكلامُ. وإن كانَ محدثاً فقد كانَ معدوماً: والأصل بقاؤه على العدم.

# وأيضاً:

فلأنَّ شرطَ كونِهِ دليلًا أنْ توجدَ ذاته، وأنْ يوجدَ له وصفُ كونِهِ دليلًا.

فإذن: كونهُ دليلاً مشروطٌ بحدوثِ هذين الأمرينِ، ويكفي في أن لا يكونَ دليلاً عدم أحدهما؛ والمتوقِّفُ على أمرين مرجوحٌ بالنسبة إلى ما يتوقّفُ على أمر واحدٍ.

فَإِذَنَّ: كُونُهُ دَلِيلًا مُرجُوحٌ فِي الظنِّ: فُوجِبَ أَنَ لَا يَكُونَ دَلِيلًا (٣)]. وأمَّا إِن كَانَ<sup>(١)</sup> الْحَكُمُّ وَجُودِيًّا فَلْلَطْرِقُ الْكَلِيَّةُ فِيهِ وَجُوهِ (٩):

#### أحدُها:

أنَّ المجتهدَ الفلانيُّ قالَ بهِ: فوجبَ أن يكونَ حقّاً؛ لقولهِ \_ صلى الله عليه وسلم \_: «ظَنُّ المؤمِن لا يخطىءُ ١٥٥٠). تركَ العملُ بهذا في ظنَّ العوامُّ ؛ لأنَّ

<sup>(</sup>١) أي: نقيض المدَّعَى.

<sup>(</sup>٢) هذه مسائل مفسرضة، وضعها الإمام المصنف لتدريب المتناظرين على إيراد الاستدلالات والمعارضات والنقوض ورد ذلك: فلا تغتر بنحو هذا القول.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين من قوله: ووسادسها في أول ص (١٨١) إلى قوله: وفوجب أن لا يكون دليلًا لم أعثر عليه إلا في نسخة واحدة هي نسخة وص، وسقط من النسخ الأخرى جميعاً. وقد أورد نحوه واختصاراً له الأرموي في الحاصل. وقد عثرت عليه أيضاً في نسخة وجستربيتي، من المحصول والتي وصلتنا من قريب.

<sup>(</sup>٤) لفظ ي: «يكون».

<sup>(</sup>٥) في غير ى: «وجهان».

 <sup>(</sup>٦) الذي أورده الإمام المصنف في تفسيره: «ظُنُّوا بالمؤمن خيراً». انظر (١٣٤/٢٨)
 وهو أقرب ما اطلعت عليه إلى لفظ المحصول، وقد أخرج ابن كثير في تفسيره: (٢١٢/٤) =

ظنونَهم لا تستندُ إلى وجه صحيح : فيبقى معمولاً به في حقٌّ ظنِّ المجتهدِ.

فإن قلت: فقولُ المجتهدِ المثبتِ معارضٌ بقول ِ المجتهدِ النافي!!

قلتُ: قولُ المثبتِ [أولى ؛ لأنَّ قولَ المثبتِ<sup>(1)</sup>] ناقلُ عن حكم ِ العقلِ ـ وقد ذكرنا في باب التراجيح أنَّ الناقلَ ـ أولى <sup>(1)</sup>.

وأيضاً: فالنافي \_ يحتمل أنَّهُ، إنَّما نفى لأنَّهُ وجد له ظنَّ النفي، ويحتملُ أنَّه إنَّما نفى لأنَّه لم يوجد له ظنَّ الثبوتِ: وعدمُ وجودِ الظنّ \_ لا يكونُ ظنّاً.

بخلافِ المثبتِ: فإنَّه لا يمكنُه الإثباتُ إلَّا عندَ وجودِ ظنَّ الثبوتِ، فإنَّه لو لم يوجدُ له هذا الظنُّ \_ لكانَ مكلَّفاً بالبقاءِ على حكم العقل ِ.

[و(")] إذا كان كذلك: ثبت أنَّ قول المثبت \_ أولى من قول النافي.

وثنانيها \_ أن نقولَ: ثبتَ الحكمُ في الصورةِ الفلانيَّةِ: فيجبُ ثبوتُهُ هاهنا. وبيانُه:

بالآيةِ والخبر [والأثراث] والمعقول ِ:

أمَّا الآيةُ \_ فمن وجهين(٥):

أحدُهما:

قولُـهُ تعالى: ﴿فَأَعْتَبرُواْ﴾ (١)، دلَّت(\*) الآية على (\*) الأمر بالمجاوزَةِ (\*)،

= إنَّ عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ قال: «ولا تظنَّنُ بكلمة خرجت من أخيك المؤمن إلاً خيراً وأنت تجد لها في الخير محملًا». وأخرج عن ابن عمر \_ رضي الله عنه \_ أنه قال: رأيت النبيّ \_ ﷺ \_ يطوف بالكعبة ويقول: «ما أطيبك وأطيب ريحك، ما أعظمك وأعظم حرمتك، والذي نفس محمد بيده لحرمة المؤمن أعظم عند الله \_ تعالى \_ حرمة منك: ماله ودمه، وأن يُظنَّ به إلا خيراً « وقال: انفرد به ابن ماجة . (١) ساقط من ى.

(٢) انظر الجزء الخامس، ص ، وما بعدها من هذا الكتاب.

(٣) لم ترد الزيادة في ي.

(٤) سقطت من ي. (٠) في ا، ٤

(٦) الآية (٢) من سورة الحشر.

(\*) آخر الورقة (٢١٢) من آ.

(٠) في آ، ي: «وجوه».

(\*) آخر الورقة (٢٢٩) من جـ.

(\*) آخر الورقة (۲۷۷) من س.

والاستدلالُ بثبوتِ الحكمِ في محلِّ الوفاقِ، على ثبوتِهِ في محلِّ الخلاف .. مجاوزةً: فكانَ داخلًا تحت الأمر(١).

#### وثانيهما:

قولُه تعالى: ﴿إِنَّ آللهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَلَىنِ ﴿ الْعَدَلُ \_ هُو: التسويةُ فاللهَ \_ تعالى \_ أمرَ بالتسويةِ ؟ وهذا تسويةً : فيكونُ داخلًا تحتَ الأمرِ .

وأمَّا الخبرُ - فهو: أنَّهُ عليه الصلاةُ والسلامُ «شَبَّهَ القُبلةَ بالمضمضةِ (٣) في حكم شرعيٍّ: فوجبَ علينا [أيضاً (٤)] تشبيهُ الحكم بالحكم ؛ لقوله تعالى ﴿ فَاتَّبِعُوهُ ﴾ (٥). وهذا الّذي - عملناهُ - تشبيهُ صورةٍ بصورة : فكانَ داخلًا تحتَ الأمر.

وأمًّا الأثرُ ـ فهو: أنَ أبا بكرِ ـ رضي الله عنه ـ «شبَّه العهدَ بالعقدِ» (١٠).

وأنَّ عمرَ - رضي الله عنه - «أَمَر أَبا موسى بالقياسِ في قولِهِ: قِس الأُمورَ برأيك (٧٠).

وإذا ثبتَ أنَّهما فعلا ذلك: وجبّ علينا مثلُّه ؛ لقولِهِ عليه الصلاة والسلامُ:

<sup>(</sup>١) كذا في ي، ونسخة جستربيتي، وفي النسخ الأخرى: «الآية».

<sup>(</sup>۲) الآية (۹۰) من سورة النحل.

 <sup>(</sup>٣) يشير إلى قول صلى الله عليه وآله وسلم: «أرأيت لو تمضيضت بماء... الحديث». فانظر تخريجه في الجزء الخامس، ص ٤٩ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) هذه الزيادة من آ، ي.

<sup>(</sup>٥) من الآية (١٥٣، ١٥٥) من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٦) أي العهد بالخلافة لسيدنا عمر على عقد البيعة له \_ رضي الله عنهما وتشبيهه بعقد الصفقة من حيث حاجته ليثبت إلى إيجاب وقبول، ولذلك فإن أبا بكر قد استفتى الناس في عهده لعمر ليطمئن على قبولهم لعهده له. وانظر تاريخ الطبري: (٤/٤٥)، والكامل: (٢١١/١) والأحكام السلطانية لأبي يعلى: (٣)، وتاريخ الإسلام السياسيّ: (١/١١/١).

<sup>(</sup>٧) انظر الجزء الخامس، ص ٥٣ من هذا الكتاب. (\*) آخر الورقة (١٣٧) من ي.

«اقتدوا باللَّذَين من بعدِي أبي بكرٍ وعمرَ<sup>(١)</sup>».

[و(٢)] أمَّا المعقولُ \_ فهوَ: أن نعيّنَ محلَّ الوفاقِ \_ فنقول : الحكمُ \_ هناكَ \_ إنّما ثبتَ لحاجتهِ ومصلحتهِ، وذلك المعنى قائمٌ \_ ها هنا: فورودُ الشرعِ بالحكم \_ هناك: يكونُ وروداً به ها هنا.

# [وثالثهما:

أجمعنا على أنَّ حكماً ما \_ في علم الله \_ تعالى \_ ثبت، ولا شكَّ أنَّ ذلكَ الحكم \_ إنَّما ثبت لمصلحةٍ ، وهذا الحكم بتقدير الثبوت . محصِّلُ لنوع مصلحةٍ : فلا بدَّ وأن يشتركا في قدرٍ [مشتركٍ ""] فيعلَّلُ بالقدرِ المشتركِ : وذلكَ يقتضي ثبوت الحكم .

# ورابعُها:

أنَّ هذا الحكم بتقدير الثبوت: يتضمَّنُ تحصيلَ مصلحةِ المكلَّف، ودفعَ حاجتِهِ: فوجبَ أن يكونَ مشروعاً؛ لأنَّ جهةَ كونِهِ مصلحةً جهةُ الدعاءِ إلى الشرعيَّةِ، فلو خرجت عن الدعاءِ إلى الشرعيَّةِ: لكانَ ذلك الخروج لمعارض ؛ والأصلُ عدمُ المعارض .

#### وخامسها:

أنَّ أحدَ المجتهدين - قالَ بثبوتِ الحكمِ ، والآخرُ قالَ بعدمهِ: فالثبوتُ أولى ؛ لأنَّ المسلمين أجمعوا: على أنَّه إذا وردَ خبرانِ ، أحدهما ناقلُ عن حكمِ العقل، والآخرُ مبق له: فإنَّ الناقلَ أولى - فكذا ها هنا.

فإن قلتَ: فالنفيُ بتقدير ورودِه بعد الشوتِ: يكونُ ناقلًا أيضاً.

قلتُ: لكن على هذا التقدير ـ يتوالى نسخانِ. وبالتقدير الأوَّل ِ: لا

<sup>(</sup>١) انظر الجزء الرابع، ص ١٧٦ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) لم ترد الزيادة في آ:

<sup>(</sup>٣) زيادة لم ترد في الأصول، ولا بد منها ليستقيم الكلام.

يحصلُ إلا نسخُ واحدٌ وتقليلُ النسخ ِ أولى (١)].

واعلم: أنَّا إنَّما جمعنا هذه الوجوه ؛ لأنَّ أكثرَ مناظراتِ أهل ِ الزمانِ في الفقهِ \_ دائرةً على أمثال هذه الكلمات.

ولمَّا وصلنا إلى هذا الموضع، فلنقطع الكلامَ ـ حامدين الله ـ تعالى ـ ومصلين على أنبيائه ورسله. ونسأل الله حسنَ العاقبة والخاتمة، وأنْ يجعلَ ما كتبنا حجَّةً لنا، لا علينا. إنَّهُ هو الغفورُ الرحيمُ [الجوادُ الكريمُ"].

وزاد في ل: «وافق الفراغ منه ضاحي نهار الأربعاء خامس عشر ذي الحجة من سنة سبعين وستماثة، كتبه العبد الفقير المعترف بذنبه وخطيئته الواثق برحمة ربه ومغفرته ولي آل محمد عليهم الصلاة والسلام محمد بن حمزة بن محاسن الحلي حامداً ومصلياً على رسوله ملى الله عليه وعلى آله الأطهار. ربّ اختم بالخير برحمتك يا أرحم الراحمين. أما ناسخ «ى» فلم يزد على النصّ شيئاً.

وزاد في آ: «وافق الفراغ من كتابته في العشر الأواخر من شهر رجب من سنة سبع عشرة وستمائة للعبد الفقير إلى رحمة ربه عثمان سلامة بن معالي بن مسلم . . . نفعه الله ووفقه للعمل به بمحمد وآله وذلك بالمدرسة النظامية بمحروسة بغداد أدام الله ملك مالكها ، وكبت اعداءه وصلى الله على سيدنا محمد وآله الطاهرين .

وزادفي جـ: «كتبه العبد الفقير الى رحمة الله تعالى يوسف بن ابراهيم بن نصر بن علي ... في خامس شهر ذي القعدة من سنة تسع وستمائة شاكراً لله ومصلياً على رسوله، والحمد لله رب العالمين . . .

وزاد في ص: «تم الكتاب الموسوم بالمحصول والحمد لله رب العالمين. وافق الفراغ من نسخه من نسخة نسخت من نسخة كتبت على زمان المصنف بمدينة نيسابور بخراسان يوم الأربعاء لعشر ليال بقين من شهر جمادى الأخرة شهور ستة أربع وثمانين وستمائة هجرية. في يوم الخميس أظن الشامن عشر من شهر جمادى الأخرة الذي هو من شهور سنة ثلاث =

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين من قوله: «وثالثها» الى هنا قد سقط كله من س، آ، ي، ج.

<sup>(</sup>٢) لم ترد في آ. وزاد في س: والكتاب، وكان الفراغ منه ليلة السبت الخامس والعشرين من شهر رمضان سنة خمس وخمسين وستماثة. كتبه العبد الفقير المحتاج إلى عقو الله \_ تعالى \_ عبد الواحد بن بكر النجعواني، وعلى الغلاف كتب: «كراريس من كلام الشيخ سراج الدين الأرموي على المحصول لمحمد بن الخطيب \_ رحمه الله».

ثم أما بعد: فهذا آخر ما وفقني الله - تعالى - إلى كتابته والتعليق به على هذا الكتاب الأصوليّة الله المحتلفة الكتاب الأصوليّة الجامعة التي ظهرت وعرفت على الإطلاق من نواح عدّة يفهمها من يفهمها، ويجهلها من يجهلها.

ولا أدعي العصمة فيما حقّقت، ولا البعد التامَّ عن الخطأ فيما كتبت، فذلك لا يتحقّق إلا لمن عصمهم الله من رسله وأنبيائه، ولكني أقول: إنيّ لم آل جهداً، ولم أدخر وسعاً في تحقيق ما قمت به معتقداً أنّه قد وقع في جملته وأكثر تفاصيله على وجه حسن مرضيّ، مقبول عند الله ثمّ كرام الخلق إن شاء الله.

فالحمد لله الذي ألهم بابتدائه، وأعان على إنهائه فهو ـ سبحانه ـ صاحب الفضل الأكبر الذي لا ينكر، بل يشكر.

وصلًى الله على سيدنا ومولانا محمد بن عبد الله أشرف المرسلين ، وأفضل المجتهدين ، وعلى آله وأصحابه وأتباعه وأحبائه وكل من أسهم في خدمة العلم والدين ، وتقديم ما ينفع المسلمين إلى يوم الدين .

المفتقر إلى رحمته تعالى طه جابر العلواني

<sup>=</sup> وثلاثين وسبعمائة سنة. والحمد لله ـ وحده ـ وصلواته على رسوله سيدنا محمد النبيّ الأميّ وآله وسلامه. غفر الله لكاتبه ولوالديه ولجميع المسلمين. وهو يسأل من جلّت قدرته، وعظمت منّته أن يغفر له ولوالديه ولجميع المسلمين ولمن دعا له وترحم عليه. وصلى الله على محمد النبيّ الأميّ الطاهر الزكي وسلم تسليماً كثيراً. ثم كتب على الهامش توفي مصنف الكتاب الشيخ محمد بن عمر الرازي سنة ستمائة وستة وفي الحاشية كتب جملة من الرقي والعزائم.



# المسكراجنع



# مَ رَاجِعُ النَّقَرِيم وَالتَّعُمِينِيقِ والتَّعَلَيق

العت رآنُ العَظِيمُ
 مَلَجِعُ رَّجُعَةِ الإصامالُ صَنَّفِ
 مؤلفًات الإمام الرَّازعي

٤- كتب التَّشِيرُوعَ الْوَالِمُ آن
 ٥- كُتُب الْحَكَدَيْثِ
 ٢- كتُب اصولِ الفِقهِ
 ١٠- كتُب اصولِ الفِقهِ

٧- كُتُبُ الْفِ ثُغُورُ
 ٨- كَتُبُ الْكَالِمِ وَالْفَقِ
 ٩- كتب اللَّكَةِ الْعَرَبِيَة وَعُلُومِهَا
 ١٠- كت بُ مُتُ نُوعَةُ

#### تئبيه:

- (١) رجعت في كثير من المراجع إلى أكثر من طبعة. فما لم أشر إلى طبعته في موضعه فمرادي به أول طبعة أذكرها في هذه الجريدة. عدا التفسير الكبير فقد كان رجوعي إلى طبعة الخيرية أكثر من غيرها في أقسام الجزء الأول الثلاثة. والطبعات التي أذكرها متأخرة في هذه الجريدة هي ما رجعت إليه في إعداد الجزء الثاني من الكتاب.
- (٢) أغفلت ذكر بعض المراجع في هذه الجريدة مكتفياً بالإشارة إليها في مواضع النقل عنها، أو لأنها ليست تحت يدي عند تقديم هذا المسرد للطبع.
- (٣) اتخذت بعض الأحرف رموزاً لكلمات: تجنباً للاطالة ـ نحو ج = جزء، وص = صفحة، ول = لوحة = ورقة من المخطوطات المصورة، آ = الوجه الأول منها، ب = الوجه الثاني، ط = طبعة، ت = تحقيق، إذا تلاها اسم شخص، وتوفي إذا ذكرت عقبها سنة وفاة.
  - (٤) قدمت مراجع ترجمة المصنف على غيرها.
- (٥) ثم عقبت ذلك بذكر مؤلفاته مقدِّماً إيَّاها على بقية المراجع في هذه الجريدة لمزيد الاهتمام بها.
- (٦) أذكر ترجمة المؤلف مع مؤلف واحد له، واكتفي بذكر ما اشتهر به فقط عند ذكر مؤلفات أخرى له.

# مَرَاجِعُ تَرْجَمَةِ الإمِامُ الْمُصَنَّفِ

راجع ترجمته أو شيئاً عنه في أخبار الحكماء (١٩٠ - ١٩٢)، والبداية (٣/٥٥ - ٥٦)، وتاريخ الإسلام (٢٧/٢٧ ـ ٦٤٣)، وتاريخ دول الإسلام (١٢٨)، وتاريخ ابن الوردي (١٢٧/٢)، والتحفة البهية للشرقاوي (١٢٨ ـ أ)، والروضة البهيّة لابي عذبة (٦٩ ـ٧١)، والجامع المختصر (٣٠٧/٩ ـ ٣٠٩)، وجامع التواريخ (م ٢/ ١٥٩)، والذيل على الروضتين (٦٨)، وسير أعلام النبلاء (٢١/ ٥٠٠ - ٥٠١) طبع مؤسسة الرسالة. وشذرات الذهب (٥/ ٢١ - ٢٧)، وطبقات ابن السبكي (٥/ ٢١٣ - ٢١٧)، وطبقات الإسنوي (٢ / ٢٦٠ ـ ٢٦١)، وطبقات ابن الملقّن ورقة (٧٥ ـ ب) مخطوط، وطبقات ابن هداية (٨٢ - ٨٧)، وطبقات المفسّرين للداودي ورقة (٧٤٧ ب) مخطوط، والمطبوعة (٢١٣/٢)، وطبقات المفسرين للسيوطي (٣٩)، وطبقات الشافعيّة لابن قاضى شهبة (الطبقة الخامسة عشرة) مخطوط، وطبقات النحاة واللغوييِّن لابن قاضي شهبة (١/ ٤٨ ب \_ ٤٤أ) مخطوط وقد طبعت قطعة منها، وعقد الجمان (جـ ١٧ ق ٢ ص ٣٢٢ ـ ٣٢٤) مخطوط، وعيون الأنباء (٢ /٢٣ - ٣٠) وترجمته فيها أهم تراجمه وأسهبها، والعبر (١٣/٥ ـ ١٥)، والكامل لابن الأثير (١٢ ـ ١٢٠)، وقلادة النحر لابن أبي مخرمة (١٣/٥ ـ ١٩) مخطوط، ولسان الميزان (٤ /٢٦ ـ ٤٢٦)، والمختصر في تاريخ البشر لأبي الفداء (١١٨/٣)، ومختصر الدول لابن العبريّ (٤١٨ ـ ٤١٩)، ومرآة الجنان (٤/٧ - ٩)، ومرآة الزمان لسبط ابن الجوزي (٨/ ٥٤٣ ـ ٥٤٣)، وميزان الاعتدال (٣٤٠/٣) ط عيسى الحلبي المحققة، والوافي بالوفيات (٢٤٨/٤ - ٢٥٩) والوفيات (١/ ٦٧٦ ـ ٦٧٦)، والفوائد البهيّة في تراجم الحنفية (١٩١ ـ ١٩٤)، وطبقات الأصولييّن (٢/ ٤٧ ـ ٤٩).

# ومن المصادر الفرعيّة:

إرشاد القاصد في مواضع متعددة، وصبح الأعشى في مواضع من الجزء الأول، ومفتاح السعادة (١١٦/٢ - ١٢٣)، ومواضع أخرى، وروضات الجنات. ط أولى (٧٢٩ - ٧٣١)، والأعلام للزركلي (٩٥٨/٣)، وتاريخ الأدب الفارسي (٢٤٤)، وتـاريخ الأدب في إيران (٦١٥)، وظهر الاسلام (٨٨/٤)، وعقود الجـوهـر (١٤٩ - ١٥٤)، وكشف الظنون وذيله في مواضع متعدّدة، ومعجم المؤلّفين (١١ - ٧٩)، ومعجم الأطباء (١٥٤ - ٤١٧)، والمجددون في الاسلام (٢٢٤ - ٢٧٤)، وموسوعات العلوم العربيّة في مواضع متعدّدة.

# ومن البحوث والرسائل:

راجع لمعرفة أثره في التفسير: مناهل العرفان (١/ ٥٦٥)، والتفسير ورجاله (٢٥ - ٨٨)، والتفسير والمفسرون (١/ ٢٩٠ - ٢٩٦)، والرازيّ مفسّراً رسالة جامعيّة، والإمام فخر الدين الرازيّ «حياته وآثاره»، وفخر الدين الرازيّ - تمهيد لدارسة حياته وآثاره لجورج قنواتي -: بحث ضمن مجموعة بحوث - اشتمل عليها كتاب (إلى طه حسين في عيد ميلاده السبعين).

ولمعرفة أثره في البلاغة راجع: البلاغة عند السكاكي \_ رسالة جامعية. والرازي بلاغياً رسالة أعدت ونوقشت في بغداد.

ولمعرفة بعض آرائه الكلاميّة والفلسفية: راجع فخر الدين الرازي وآرؤاه الكلاميّة والفلسفيّة \_ رسالة جامعيّة.

# ومن المراجع الأجنبية: راجع:

- 1. The Encyclopaedia Britanica Vol. 9, P. 42, Published 1960.
- 2. The Encyclopaedia Americane Vol. 10, P. 725, Published 1962.
- 3. Encyclopaedia Francaise Vol. 4, P. 895, Imprimerie Larousse; Juillt 1961.
- 4. Encylopedia Italiana XIV, P. 730.
- 5. Encyclopaedia of Religion and Ethics, Vol. I, P. 326 (b), Vol. IIX P. 93 (a).
- 6. Shorter Encyclopaedia of Islam, By H.A.R. Gibb and J.H. Kramers, London 1958, P. 470.
- C. Brockelmann, Geschichte der arabischen Literatur, Suppl. I (1937), PP. 920-924;
   Vol. I (1943), PP. 666-669.

# مُؤَلِّفَاتِ الإمَامِ الرَّازِي

#### الآيات البينات (في المنطق).

مصورة معهد المخطوطات في جامعة الدول العربية، عن مخطوطة مكتبة أحمد الثالث \_ أستامبول \_ (٣٢٧٤)، وملحقة بكتاب «الملخص» \_ الآتي . الأربعين في أصول الدين .

مطبعة مجلس دائرة المعارف \_ حيدر آباد الدكن \_ سنة (١٣٥٣) هـ. أساس التقديس:

مطبعة مصطفى الحلبي سنة (١٩٥٤هـ/ ١٩٣٥)م.

أسرار التنزيل وأنوار التأويل.

مخطوطة دار الكتب المصرية (٥٧) توحيد.

الإشارة (في علم الكلام).

مصورة معهد المخطوطات (٢٠) توحيد، عن كوبريلي ـ استامبول ـ (٢/٥١٩).

اعتقادات فرق المسلمين والمشركين.

ت علي سامي النشار \_ ط (النهضة المصرية ١٣٥٦هـ/١٩٣٨)م. وط مكتبة الكليات الأزهرية.

الحدل والكاشف عن أصول الدلائل وفصول العلل.

مصورة معهد المخطوطات (١٨٦) توحيد عن كوبريلي \_ استامبول ـ (٣/٥١٩).

الخمسين في أصول الدين (ضمن مجموعة).

مطبعة كردستان العلمية \_ القاهرة \_ سنة (١٣٢٨)هـ.

ذم الدنيا.

مخطوطة المكتبة القادرية \_ بغداد \_ (٤٥٧).

السر المكتوم في مخاطبة الشمس والقمر والنجوم.

مصورة معهد المخطوطات (١٢٥) فلك عن أحمد الثالث \_ استامبول \_ (٣٢٥٦).

شرح الإشارات والتنبيهات (لابن سينا)، مع شرح نصير الدين الطوسي.

المطبعة الخيرية \_ القاهرة \_ سنة (١٣٢٥)هـ.

شرح عيون الحكمة (لابن سينا).

مصورة دار الكتب المصرية عن الاسكوريال (٣٩١٦).

عرائس المحصل في نفائس المفصل:

مخطوطة مكتبة عارف حكمت \_ المدينة المنورة \_ (١٤٦).

عصمة الأنبياء.

طبعة المنيريَّة سنة (١٣٥٥)هـ. وضمن كتاب «الأربعين».

لباب الإشارات.

مطبعة السعادة ـ القاهرة ـ سنة (١٣٢٦)هـ.

لوامع البيانات شرح أسماء الله الحسني والصفات.

المطبعة الشرفية \_ القاهرة \_ سنة (١٣٢٣) هـ. و ط مكتبة الكليات الأزهرية.

محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والحكماء والمتكلمين.

المطبعة الحسينية \_ القاهرة \_ سنة (١٣٢٣)ه\_.

المطالب العالية.

مخطوطة دار الكتب المصرية (٩) عقائد تيمور.

معالم أصول الدين.

مطبوع على هامش المحصل.

المعالم في أصول الفقه.

مخطوطة المكتبة الأزهرية (١١٧) أصول.

مفاتيح الغيب أو (التفسير الكبير).

المطبعة الأميرية \_ بولاق \_ سنة (١٢٨٩)هـ، والخيرية سنة (١٣٠٧)هـ والمصرية (١٣٠٧ ـ ١٣٥٧)هـ.

الملخص (في الحكمة والمنطق).

مصورة معهد المخطوطات \_ الفلسفة والمنطق \_ (٣٧٦)، عن أحمد الثالث (٣٧٦)).

مناظرات الفخر الرازي.

ت فتح الله خليف \_ المطبعة الكاثوليكية \_ بيروت سنة (١٩٦٧)ممع ترجمتها الانكليزية للمحقق.

مناقب الامام الشافعي.

المكتبة العلامية \_ القاهرة.

النفس والروح وشرح قواهما.

ط معهد الأبحاث الإسلامية في إسلام آباد.

نهاية الايجاز في دراية الإعجاز.

مطبعة الأداب والمؤيد \_ القاهرة \_ سنة (١٣١٧)هـ.

نهاية العقول في دراية الأصول.

مخطوطة دار الكتب المصرية (٧٤٨) توحيد.

# كتب القني يروع الوم القرات

# أحكام القرآن.

الإمام الشافعي: محمد بن ادريس، المتوفى سنة (٢٠٤هـ). ت الشيخ عبد الخالق ـ مطبعة السعادة ـ القاهرة سنة (١٩٥٢)م.

#### أحكام القرآن.

للجصّاص: أبي بكر، أحمد بن علي الرازي ت (٣٧٠) ط البهية بمصر سنة (١٣٤٠)هـ.

#### أحكام القرآن.

لابن العربي: أبي بكر، محمد بن عبدالله. ت سنة (٥٤٣)هـ. ط عيسى الحلبي سنة (١٣٧٦هـ - ١٩٥٧م).

# الإتقان في علوم القرآن.

السيوطي: جلال الدين، عبد الرحمن بن بكر المتوفى سنة (١٩٩٩). ط الموسوية سنة (١٣٢٨)هـ. والحلبي.

# إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن العظيم.

أبو السعود: محمد بن محمد الطحاوي المتوفى سنة (٩٥١)هـ. مطبوع على هامش التفسير الكبير للرازي: طبعتي بولاق والخيرية.

#### أسياب النزول.

الواحدي: أبنو الحسن، علي بن أحمد النيسابوري المتوفى سنة (٤٦٨هـ). مطبعة مصطفى الحلبي \_ الطبعة الثانية \_ القاهرة. سنة

: (١٣٨٧ هـ/١٩٦٨م). وطبعة عيسى الحلبي \_ التي نشرتها الأهرام ت أحمد صقر.

#### اشتقاق أسماء الله الحسني.

للزجّاجي: أبي القاسم، عبد الرحمن بن اسحاق. ت سنة (٣٣٧) ت المبارك مطبعة النعمان. النجف \_ العراق.

# الانتصار لنقل القرآن: للباقلاني:

القاضي: أبو بكر محمد بن الطيب. مخطوطة مكتبة «قره مصطفى» بايزيد استامبول ولها صورة في مكتبة المتحف البريطاني، ومعهد المخطوطات في القاهرة.

#### البحر المحيط.

أبو حيان: محمد بن يوسف بن علي. المتوفى سنة (٧٤٥)هـ نسخة مصورة بالأوفست، عن الطبعة الأولى مطبعة السعادة مصر سنة (١٣٢٨)هـ.

#### البرهان في علوم القرآن.

الزركشي: بدر الدين، محمد بن عبدالله بن بهادر. المتوفى سنة (٧٩٤هـ) ت محمد أبو الفضل ابراهيم \_ الطبعة الأولى \_ مطبعة عيسى الحلبي \_ القاهرة \_ سنة (١٣٧٦هـ/١٩٥٧م).

# بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز.

الفيروزآبادي: مجد الدين، محمد بن يعقوب بن إبراهيم. المتوفى سنة (٨١٦هـ) ت محمد على النجار. نشر المجلس الإسلامي الأعلى ـ القاهرة ـ (١٣٨٣)هـ.

#### تأويل مشكل القرآن.

ابن قتيبه: أبو محمد، عبدالله بن مسلم. ت (٢٧٦هـ) ت صقر. ط دار التراث بالقاهرة. ط (الثانية) (١٣٩٣هـ-١٩٧٣).

## تنزيه القرآن عن المطاعن.

القاضي عبد الجُبّار بن أحمد. ت (٤١٥) هـ. ط. دار النهضة الحديثة - بيروت.

# جامع البيان في تفسير القرآن.

الطبري: أبو جعفر، محمد بن جرير. المتوفى سنة (٣١٠هـ). المطبعة الأميرية ـ بولاق ـ سنة (١٣٢٣)هـ.

## الجامع لأحكام القرآن.

القرطبي: أبو عبدالله، محمد بن أحمد. المتوفى سنة (٦٧١هـ). مطبعة دار الكتب المصرية \_ سنة (١٣٦٧)هـ.

# درَّة التنزيل وغرّة التأويل.

الخطيب الاسكافي: أبو عبدالله، محمد بن عبدالله. المتوفى سنة (١٣٢٦هـ/١٩٠٨م).

#### الدر اللقيط من البحر المحيط.

تلميذ أبي حيَّان \_ مطبوع على هامش البحر.

# روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني.

الألوسي: شهاب الدين، أبو الثناء، محمود بن عبدالله الحسيني. المتوفى سنة (١٣٤٥)هـ.

# فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير.

الشوكاني: محمد بن علي بن محمد. المتوفى سنة (١٢٥٠هـ) مطبعة مصطفى الحلبي ـ القاهرة ـ سنة (١٣٥١)هـ.

## عناية القاضي، وكفاية الراضي.

(حاشية الشهاب الخفاجي على تفسير البيضاوي). ط المكتبة الإسلامية في دار بكر ـ تركيا.

#### غرائب القرآن ورغائب الفرقان.

النيسابوري: نظام الدين بن الحسن بن محمد بن حسين القمّي. المتوفى سنة (٧٢٨هـ) المطبعة الأميرية \_ بولاق \_ على حاشية تفسير الطبري، المطبوع سنة (١٣٢٣)هـ.

#### الكشاف عن حقائق التنزيل.

الزمخشري: جار الله، أبو القاسم، محمود بن عمر بن محمد الخوارزمي المتوفى سنة (١٣١٨)هـ. المطبعة الأميرية ـ بولاق ـ سنة (١٣١٨)هـ.

# لباب المتأويل في معاني التنزيل .

الخازن: علاء الدين، علي بن محمد بن ابراهيم البغدادي ط مطبعة التقدم العلمية بمصر (١٣٣١)هـ.

## مجمع البيان في تفسير القرآن.

الطبرسي: الفضل بن الحسن بن الفضل. المتوفى سنة (٤٠هـ) طبع . شركة المعارف الإسلامية \_ طهران .

# مسائل الرازي وأجوبتها من غرائب آي التنزيل.

الرازي: محمد بن أبي بكر بن عبد القادر المتوفى سنة (٣٦٦هـ). ت إبراهيم عطوه عوض، الطبعة الأولى ـ مطبعة مصطفى الحلبي ـ القاهرة ـ (١٣٨١هـ/١٩٦١م).

#### مشكل إعراب القرآن.

القيسي: أبو محمد، مكي بن أبي طالب. ت (٤٣٧هـ) ت الضامن. ط: وزارة الأعلام العراقية، سنة (١٩٧٥م).

#### معالم التنزيل (في التفسير).

البغوي: أبو محمد حسين بن مسعود الفراء المتوفى سنة (٥١٦)هـ. مطبعة التقدم العلمية سنة (١٣٤٩)هـ، على هامش الخازن.

#### معانى القرآن.

الفرّاء: أبو زكريا، يحيى بن زياد بن عبدالله. المتوفى سنة (٢٠٧هـ) ت أحمد يوسف نجاتي، ومحمد على النجار. مطبعة دار الكتب المصرية سنة (١٣٧٤هـ/١٩٥٥م).

# معانى القرآن وإعرابه.

للزجاج. ط المكتبة العصرية صيدا \_ لبنان.

# المفردات في غريب القرآن.

الراغب الأصفهاني: أبو القاسم، الحسين بن محمد المتوفى سنة (۲۰۵هـ). ت محمد سعيد كيلاني \_ مطبعة مصطفى الحلبي \_ القاهرة \_ (۱۳۸۱هـ/۱۹۲۱).

## مقدمة في أصول التفسير.

ابن تيمية: تقي الدين، أبو العباس، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحرائي. المتوفى سنة (٧٢٨هـ)، مطبعة الترقي \_ دمشق \_ سنة (١٣٥٥هـ/١٩٣٦)م.

# مناهل العرفان في علوم القرآن.

محمد عبد العظيم الزرقاني \_ مطبعة عيسى الحلبي \_ الطبعة الثانية سنة (١٣٦١هـ \_ ١٩٤٢م).

## الناسخ والمنسوخ.

أبو جعفر النحاس: محمد بن أحمد بن اسماعيل. المتوفى سنة (١٣٢٣هـ). مطبعة السعادة \_ سنة (١٣٢٣)هـ.

## الناسخ والمنسوخ .

هبة الله بن سلامة، أبو القاسم، المتوفى سنة (١٠هـ) \_ مطبعة مصطفى الحلبي \_ (١٣٧٩هـ/ ١٩٦٠م).

نكت الانتصار لنقل القرآن.

للقاضي الباقلاني. ت محمد زغلول سلام ط منشأة المعارف الاسكندرية ( ١٩٧١)م. اختصار أبي عبدالله الصيرفي.

النهر الماد من البحر المحيط.

أبو حيان \_ مطبوع على هامش البحر المحيط.

الإجابة فيما استدركته عائشة على الصحابة.

بدر الدين الزركشي ت. الأفغاني ط المكتب الإسلامي.

# <u>ئ</u>يامحكديث

# إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام.

ابن دقيق العيد: أبو الفتح، محمد بن علي بن وهب تقي الدين القشيري. المتوفى سنة (٧٠٧هـ) ـ طبعة المنيرية ـ القاهرة.

# الإحكام شرح أصول الأحكام.

عبد السرحمن بن محمد بن قاسم العماصمي النجدي الحنبليّ ت (١٣٩٢)هـ. ط أولى المطابع الأهلية للأوفست ما الرياض.

#### اختلاف الحديث.

الإمام الشافعي: محمد بن إدريس. المتوفى سنة (٢٠٤هـ) المطبعة الأميرية - بولاق - على هامش جـ (٧) من الأم، وملحقاً بها في طبعة شركة الطباعة الفنية المتحدة ـ سنة (١٣٨١هـ/١٩٦١م).

الأدب المفرد للإمام البخاري.

ط مكتبة الأداب بالقاهرة (١٤٠٠هـ/١٩٧٩م).

أسنى المطالب في أحاديث مختلفة المراتب.

محمد درويش البيروتي ـ الشهير بالحوت ط بيروت.

أقضية رسول الله صلى الله عليه وسلم.

القرطبي: عبدالله محمد بن فرج المالكي القرطبي، عيسى الحلبي (١٣٩٨هـ. وط دار الكتاب المصري، واللبناني المحققة (١٣٩٨هـ. ١٩٧٨م).

# الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار.

أبو بكر، محمد بن موسى الحازمي الهمداني. المتوفى سنة (١٨٤هـ). ط المنيرية سنة (١٣٤٦)هـ.

# بلوغ المرام من أدلة الأحكام.

ابن حجر: أحمد بن علي العسقلاني. المتوفى سنة (٨٥٧)هـ. ط السلفية سنة (١٣٤٧)هـ.

#### البيان والتعريف في أسباب ورود الحديث الشريف.

لابن حمزة الحسيني. ط دار التراث العربي \_ القاهرة وط. حلب.

التاج الجامع للأصول في أحاديث الرسول ـ صلى الله عليه وسلم .

منصور علي ناصف. ط عيسى الحلبي بمصر.

# تحفة الأحوذي.

المبار كفوري: محمد بن عبد الرحمن. المتوفى سنة (١٣٥٣هـ) ط الهند - (١٣٥٩)هـ.

# تخريج أحاديث مختصر المنهاج.

للحافظ عبد الرحيم العراقي. ت صبحي السامرائي. ط في مجلة البحث العلمي الصادرة عن مركز البحث العلمي بكلية الشريعة في مكة، العدد الثاني \_ عام (١٣٩٩)هـ، ويشغل الصفحات من (٢٨٨ \_ ٣١٣).

## تذكرة الموضوعات.

الفتني: محمد طاهر بن علي \_ المتوفى سنة (٩٨٦هـ) \_ مطبعة السعادة \_ القاهرة \_ (١٣٢٣هـ) \_ .

# التلخيص الحبير في تخريج أحاديث شرح الرافعي الكبير.

ابن حجر. ط الهند (دلهي) سنة (١٣٠٧)هـ. وطبعة عبدالله هاشم يمانى.

تمييز الطيب من الخبيث فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث.

ابن الديبع الشيباني: عبد الرحمن بن علي. المتوفى سنة (٩٤٤هـ) ط محمد على صبيح سنة (١٣٤٧)هـ.

تيسير الوصول إلى جامع الأصول.

ابن الديبع الشيباني ـ ط السلفية .

#### الجامع الصغير.

للسيوطي. ط مصطفى الحلبي بمصر.

جامع الأصول في أحاديث الرسول - صلى الله عليه وسلم .

ابن الأثير الجزري. ت (٦٠٦)ه. ت الأرناؤوط، ط (١٣٩٢هـ ما ١٣٩٢). والطبعة المصرية بتعليقات الشيخ عبد المجيد سليم.

الجواهر المنيفة = عقود الجواهر المنيفة في أدلة مذهب أبي حنيفة.

الزبيدي: محمد بن محمد مرتضى الحسيني الحنفي ـ ط القسطنطينية (١٣٠٩)هـ.

الدراية في تخريج أحاديث الهداية (مختصر نصب الراية).

ابن حجر. ط العالمية \_ القاهرة سنة (١٣٨٤هـ/١٩٦٤م) وط يماني . ذخائر المواريث في الدلالة على مواضع الحديث.

عبد الغني النابلسي. مصورة عن طبعة جمعية النشر والتأليف الأزهرية. دار المعرفة ـ بيروت.

#### سنن المصطفى.

(سنن أبي داود): سليمان بن الأشعث السجستاني الأسدي. المتوفى سنة (٢٧٥هـ) ط التجارية سنة (١٣٥٤)هـ. ودار الحديث بحمص.

سنن ابن ماجه.

محمد بن يزيد القزويني. المتوفى سنة (٢٧٣هـ) المطبعة العلمية \_

القاهرة سنة (١٣١٣)ه. وعيسى الحلبي.

#### السنن الكبري.

البيهقي: أحمد بن الحسين، المتوفى سنة (٢٧٩هـ) ـ طبعة حيدر آباد ـ الهند ـ سنة (١٣٤٢)هـ. والطبعة المصورة عنها.

#### سنن الترمذي.

محمد بن عيسى. المتوفى سنة (٢٧٩هـ) ـ ط الأميرية ـ بولاق ـ سنة . (١٢٩٢)هـ. وط دار الحديث بحمص.

#### سنن الدارقطني.

علي بن عمر. المتوفى سنة (٣٨٥هـ) ـ طبعة دلهي ـ الهند ـ سنة. (١٣١٠)هـ. وط السيد هاشم يماني.

#### سنن الدارمي.

أبــو محمــد، عبدالله بن عبد الرحمن. المتوفى سنة (٢٥٥هــ). مطبعة· الاعتدال\_دمشق\_سنة (١٣٤٩)هـ.

#### سنن الشافعي.

رواية أبي جعفر الطحاوي عن خاله \_ أبي إبراهيم المزني \_ صاحب الشافعي \_ ط القاهرة \_ سنة (١٣١٥)هـ مع شرحه بدائع المنن ترتيب الساعاتى.

#### سنن النسائي.

أبو عبد الرحمن، أحمد بن شعيب ـ المتوفى سنة (٣٠٣هـ). طبعة المصرية بالأزهر (مصطفى محمد) سنة (١٣٤٨هـ/١٩٣٠م).

#### شرح معانى الآثار.

لأبي جعفر الطحاوي. مطبعة الأنوار المحمدية بالقاهرة سنة (١٣٨٦هـ) بعناية محمد سيد جاد الحق.

#### صحيح البخاري.

محمد بن اسماعيل. المتوفى سنة (٢٥٦هـ) طبعة بولاق (١٣١٤هـ) والسلفية (١٣٧٥)هـ.

#### صحيح مسلم.

مسلم بن الحجاج القشيري. المتوفى سنة (٢٦١هـ) طبعة عيسى الحلبي والعامرة بالاستانة (١٣٣١)هـ. والمصرية وشرح النووي والأبيّ.

#### صحيح ابن خزيمة.

أبي بكر، محمد بن اسحاق السلمي النيسابوري ت سنة (٣١١)هـ. ت د. محمد مصطفى الأعظمي. ط المكتب الإسلامي.

# طرح التثريب في شرح التقريب.

العراقي: عبد الرحيم بن الحسين. المتوفى سنة (٨٠٦هـ). وولده: ولي الدين، أبو زرعة، المتوفى سنة (٨٠٦هـ) الطبعة الأولى ـ مطبعة جمعية النشر والتأليف الأزهرية ـ القاهرة ـ سنة (١٣٥٣هـ).

#### فتح الباري بشرح صحيح البخاري.

الحافظ ابن حجر - المطبعة الخيرية (١٣١٩هـ) - الطبعة الأولى.

# الفتح الكبير في ضم الزيادات إلى الجامع الصغير.

السيوطي: جلال الدين، عبد الرحمن بن أبي بكر. المتوفى سنة (١٥٣٠)هـ. مطبعة مصطفى الحلبى سنة (١٥٣٠)هـ. مطبعة مصطفى الحلبى سنة (١٣٥١)هـ.

# فيض القدير شرح الجامع الصغير.

المناوي: محمد المدعو بعبد الرؤوف ـ المكتبة التجارية سنة (١٣٥٧)هـ.

# الكاف الشاف بتخريج أحاديث الكشاف.

الحافظ ابن حجر ـ ملحق بالكشاف. ط التجارية بمصر.

كشف الخف اومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس.

العجلوني: اسماعيل بن محمد جراح. المتوفى سنة (١٦٦٧هـ) طبعة القدس سنة (١٣٥١)هـ، وطبعة حلب.

#### كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال.

لعلاء الدين على المتّقي بن حسام الدين الهندي البرهان فوري. ت سنة المرّهان فوري. ت سنة المرّه (٩٧٥). مجمع الزوائد ومنبع الفوائد.

نور الدين بن علي أبي بكر الهيثمي. المتوفى سنة (١٠٥هـ) نشر مكتبة القدسى \_ مصر \_ سنة (١٣٥٢)هـ.

#### المراسيل في الحديث.

ابن أبي حاتم الرازي: عبد الرحمن بن محمد. المتوفى سنة (٣٢٧هـ) مكتبة المثنى \_ بغداد (١٣٨٦هـ/١٩٦٧م). وط مؤسسة الرسالة بعناية شكر الله بن نعمة الله قوجانى.

#### المستدرك.

الحاكم، أبو عبدالله النيسابوري. المتوفى سنة (٤٠٥هـ) طبعة حيدر آباد الدكن ـ سنة (١٣٤٠هـ.

#### مسئد أحمد

ابن محمد بن حنبل بن هلال الشيباني. المتوفى سنة (٢٤١هـ) المطبعة. الميمنية سنة (١٣٦٥هـ/١٩٤٦م). وما بعدها. وترتيب المسند (الفتح الرباني) للساعاتي.

#### المسئد

للحافظ، أبي بكر، عبدالله بن الزبير الحميدي. ت سنة (٢١٩) ت حبيب الرحمن الأعظمي. ط عالم الكتب بيروت، والمتنبّي في القاهرة.

#### مسئد الشافعي.

رواية الأصم عن الربيع المرادي - طبع شركة المطبوعات العلمية (١٣٢٧)هـ. ومع الأم في طبعاتها ببولاق والفنيّة .

#### مسئد الطيالسي.

سليمان بن داود بن الجارود الفارسي البصري. المتوفى سنة (٢٠٤هـ) ط حيدر آباد سنة (١٣٢١)هـ. وط الساعاتي مع ترتيبه «عون المعبود».

#### مشكل الآثار.

أبي جعفر الطحاوي. ط دار صادر المصورة عن ط. حيدر آباد.

#### مصابيح السنة.

البغوي. المطبعة الأميرية - بولاق - (١٢٩٤)هـ.

#### معالم السنن.

الخطابي: أبو سليمان، أحمد بن محمود البستي. المتوفى سنة (٣٨٨هـ) المطبعة العلمية \_ حلب \_ سنة (١٣٥١هـ/ ١٩٣٢م).

# مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة.

السيوطي. طبعة المنيرية الثانية ـ سنة (١٣٥٢)هـ. والسلفيّة.

#### المقاصد الحسنة.

السخاوي: شمس الدين، أبو الخير، محمد عبد الرحمن. المتوفى سنة (١٣٧٥هـ/١٩٥٦م). ورد ٩٩٥١هـ/١٩٥٦م).

#### منتقى الأخبار.

ابن تيمية: مجد الدين، أبو البركات، عبد السلام بن عبدالله بن الخضر المعروف بالمجد ابن تيمية. المتوفى سنة (١٩٥٣هـ). مطبعة الرحمانية سنة (١٩٥٠هـ/١٩٣١م).

موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبّان.

للحافظ نور الدين الهيثمي. ت محمد عبد الرازق حمزة. ط المطبعة السلفيّة في مصر.

الموطأ، مع شرحه: تنوير الحوالك.

الإمام مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر الأصبحي. المتوفى سنة (١٧٩هـ). والشمرح للجملال السيوطي. مطبعة محمد على صبيح (١٣٥٣)هـ. وط الحلبي.

نصب الراية لأحاديث الهداية.

عبدالله بن يوسف الزيلعي. المتوفى سنة (٧٦٧هـ). مطبعة دار المأمون \_ مصر\_ سنة (١٣٥٧هـ/١٩٣٨م).

نيل الأوطار.

الشوكاني \_ مطبعة مصطفى الحلبي (١٣٤٧)هـ.

# ك شُن الآستكار

الاستذكار لمذاهب فقهاء الأمصار، فيما تضمنه الموطأ من معاني الرأي والآثار.

لابن عبد البر. ط المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بمصر. ت علي النجدى ناصف.

## مشارق الأنوار على صحاح الآثار.

للقاضي عياض بن موسى اليحصبي. ط المكتبة العتيقة في تونس ودار التراث في القاهرة.

# النهاية في غريب الحديث والأثر.

ابن الأثير: مجد الدين أبو السعادات. المتوفى سنة (٦٠٦)هـ. طبع العثمانية ـ مصر (١٣١١)هـ.

# ك ثب مُصطلح إلى يث وع لومه

الإلماع في معرفة أصول الرواية والسماع.

للقاضي عياض بن موسى اليحصبي ت سيد صقر ط دار التراث. التاريخ الكبير.

للإمام البخاري. طحيدر آباد الثانية لسنة (١٣٨٢هـ-١٩٦٣م). التاريخ الصغير.

له أيضاً. ط أولى سنة (١٣٩٧هـ - ١٩٧٧م) بمصر.

تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي.

السيوطي. المطبعة الخيرية \_ مصر \_ سنة (١٣٠٧)هـ.

تذكرة الحفّاظ.

للحافظ الذهبي. ط أوفست دار إحياء التراث العربي ـ لبنان.

تهذيب التهذيب.

للحافظ ابن حجر. ط أوفست عن الطبعة الأولى في حيدر آباد سنة (١٣٢٥)هـ.

تقييد العلم.

للخطيب البغدادي. ت يوسف العش. نشر دار إحياء السنة النبوية. جامع بيان العلم وقضله وما ينبغي في روايته وحمله.

ابن عبد البر. ط المكتبة العلمية بالمدينة المنورة.

دفاع عن أبي هريرة.

عبد المنعم صالح العلي. ط أولى (١٣٩٣هـ-١٩٨٣م) مكتبة النهضة ودار الشروق.

دراسات في الحديث النبوي وتاريخ تدوينه.

محمد مصطفى الأعظمي. مطابع جامعة الرياض.

الرحلة في طلب الحديث.

الخطيب البغدادي. ت نور الدين عتر، ط. دار الكتب العلمية ـ بيروت.

الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المشرَّفة.

الكتَّاني. ط بيروت.

السنَّة قبل التدوين.

محمد عجاج الخطيب. ط أولى. مخيمر بالقاهرة سنة (١٣٨٣هـ- ١٩٦٨م).

السنَّة ومكانتها في التشريع الإسلامي.

مصطفى السباعي ـ المكتب الإسلامي .

الكفاية في علم الرواية.

للخطيب البغدادي. ط السعادة بمصر (١٩٧٢م).

المجرِّحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين.

للحافظ محمد بن حبّان بن أحمد بن أبي حاتم التميمي البستي. ت سنة (٣٥٤)هـ. ط أولى سنة (١٣٩٦هـ)طالحضارة العربية بالقاهرة ـ نشر دار الوعى بحلب.

المختصر في علم رجال الأثر.

عبد الوهاب عبد اللطيف. مطبعة دار التأليف ـ الطبعة الثانية سنة (١٣٦٨هـ/١٩٤٩)م.

# المغني في الضعفاء .

للحافظ الذهبي. ط دار المعارف بحلب سنة (١٣٩١هـ- ١٩٧١م).

مقدمة ابن الصلاح، مع شرحها: التقييد والايضاح.

أبو عمرو، عثمان بن عبد الرحمن. المتوفى سنة (١٤٣)هـ وشرحها للعراقي: زين الدين، عبد الرحيم بن الحسين. المتوفى سنة (١٨٠٤هـ) ط الأولى \_ المطبعة العلمية \_ حلب سنة (١٣٥٠هـ/١٩٣١م). وطبعة المكتبة العلمية بالمدينة المنورة.

#### نخبة الفكر:

للحافظ بن حجر، عدة طبعات، منها السلفيّة في الهند، وبعض الطبعات المصرية.

# ك يُبُ أصولِ الفِ قُلم

# الإبهاج في شرح المنهاج.

السبكي: تقي الدين، علي بن عبد الكافي المتوفى سنة (٧٥٦هـ) وولده تاج الدين: عبد الوهاب. المتوفى سنة (٧٧١هـ) \_ مطبعة التوفيق الأدبية \_ القاهرة.

# الإحكام في أصول الأحكام.

أبو محمد علي ابن حزم الأندلسي. ط مكتبة الخانجي الأولى سنة (١٣٤٥)هـ

# الإحكام في أصول الأحكام.

الأمدي: سيف الدين، علي بن علي بن محمد. المتوفى سنة (٦٣١هـ) مطبعة محمد علي صبيح ـ القاهرة ـ سنة (١٣٤٧)هـ وط الرياض.

#### اختلاف الفقهاء.

لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري. تحقيق فريدريك كرن الألماني. اختلاف الفقهاء.

لأبي جعفر الطحاوي. ط معهد الأبحاث الإسلامية. في باكستان. إرشاد الفحول إلى تحقيق الحقّ من علم الأصول.

الشوكاني \_ مطبعة محمد علي صبيح \_ سنة (١٣٤٩)هـ. والحلبي.

أسباب اختلاف الفقهاء.

على الخفيف. محاضرات ألقيت على طلبة الدراسات الدينيّة في معهد الدراسات العربية العالية ـ ط سنة (١٩٥٦م).

أصول الكرخي.

أبو الحسن، عبد الله بن الحسين. المتوفى سنة (٣٤٠هـ) المطبعة الأدبية \_ مصر \_ بآخر «تأسيس النظر» \_ ص (٨٠ - ٨٧).

### أصول السرخسى.

أبو بكر، محمد بن أحمد. المتوفى سنة (٤٩٠هـ) مطابع دار الكتاب العربي ـ القاهرة ـ سنة (١٣٧٢)هـ.

أصول الفقه، وتاريخ التشريع الإسلامي.

عبد الوهاب خلاف. الطبعة الثانية \_ مطبعة النصر \_ القاهرة \_ سنة (١٣٦١هـ/١٩٤٢م).

أصول الفقه (لغير الحنفية).

الأساتذة: عبد الغني عبد الخالق، ورفاقه. مطبعة لجنة البيان العربي ـ سنة (١٣٨٢هـ/١٩٦٣م).

أصول الفقه.

محمد أبو النور زهير ـ دار الإتحاد العربي للطباعة ـ مصر.

أصول الفقه.

محمد أبو زهرة \_ دار الفكر العربي \_ مصر \_ سنة (١٣٧٧هـ/١٩٥٧م). أصول الفقه.

زكي الدين شعبان ـ دار التأليف ـ مصر ـ (١٩٦٤م ـ ١٩٦٥م). أصول الفقه تدوينه وتطوره.

يعقوب عبد الوهاب الباحسين ـ دار الطباعة الحديثة ـ بصرة ـ العراق ـ سنة

(١٩٧٠م). (بحث مختصر نشر أولا في مجلة القانون والاقتصاد). ثمّ طبع منفرداً.

# أصول مذهب الإمام أحمد.

د. عبدالله التركي. مطبعة جامعة عين شمس بالقاهرة ط أولى سنة (١٣٩٤هـ ١٩٧٤م).

### إعلام الموقعين.

ابن القيم الجوزية: محمد بن أبي بكر، شمس الدين. المتوفى سنة (٧٥١هـ) مطبعة النيل مصر. وط دار الجيل.

# الآيات البيئات على شرح الجلال المحلّى على جمع الجوامع.

العبادي: شهاب الدين، أحمد بن قاسم. المتوفى سنة (٩٩٤هـ) المطبعة الأميرية ـ بولاق ـ سنة (١٢٨٩)هـ.

#### البحر المحيط.

بدر الدين الزركشي. ت (٧٩٤)هـ مخطوطة المكتبة الأزهرية أصول الفقه (٢٠٠) (٧٢٢).

#### البرهان.

لإمام الحرمين. مخطوطة دار الكتب المصرية (١٨) أصول فقه والمطبوعة في قطر. ت د. عبد العظيم الديب في الموضوعات الأخيرة من الكتاب.

# بغية المحتاج لإيضاح شرح الإستوي على المنهاج.

يوسف بن موسى المرصفي \_ مطبعة السعادة \_ مصر \_ سنة (١٣٤٦)هـ. تأسيس النظر.

الدبوسي: أبو زيد، عبيدالله بن عمر. المتوفى سنة (٤٣٠هـ) المطبعة الأدبية \_ القاهرة.

# تاريخ أصول الفقه.

مذكرة مطبوعة على الآلة الكاتبة لشيخنا عبد الغني عبد الخالق.

التحرير، مع شرحه: التقرير والتحبير.

الكمال بن الهمام. المتوفى سنة (٨٦١)هـ، والشرح لابن أمير الحاج. المتوفى سنة (١٣١٦)هـ. :

### التحصيل.

الأرموي: سراج الدين، أبو الثناء، محمود بن أبي بكر. المتوفى سنة (٦٨٣هـ). مخطوطة دار الكتب المصرية (١٤) أصول الفقه.

# تخريج الفروع على الأصول.

الزنجاني: محمود بن أحمد. المتوفى سنة (٢٥٦هـ) طبعة جامعة دمشق سنة (٢٥٦هـ) طبعة جامعة دمشق سنة (١٩٦٢م). ت محمد أديب صالح.

### التمهيد.

لأبي الخطاب، محفوظ بن أحمد بن حسن الكلوذاني ت. سنة (٥١٠)ه. مصورة عن مخطوطة ظاهرية دمشق، وأخرى مصورة عن مخطوطة رباط الفاروقي بالمدينة المنورة.

### التمهيد.

الإسنوي: جمال الدين، عبد الرحيم. المتوفى سنة (٧٧٧هـ). طبعة النهضة العربية \_ مكة المكرمة \_ سنة (١٣٨٧)هـ.

# تنقيح الفصول في اختصار المحصول.

القرافي: أحمد بن ادريس. المتوفى سنة (٦٨٤هـ) المطبعة الخيرية سنة (١٣٠٦هـ) هـ.

### التوضيح على التنقيح .

صدر الشريعة: عبيد بن مسعود. المتوفى سنة (٧٤٧هـ). طبعة محمد

علي صبيح ـ القاهرة ـ سنة (١٣٧٧هـ/(١٩٥٧م).

تيسير التحرير.

أمير باد شاه: محمد أمين. مطبعة مصطفى الحلبي ـ سنة (١٣٥٠)هـ. جمع الجوامع بشرح الجلال المحلى.

ابن السبكي: تاج الدين، عبد الوهاب. والشرح لجلال الدين محمد بن أحمد المحلي. المتوفى سنة (٨٦٤هـ). مطبعة مصطفى الحلبي ـ سنة ١٣٤٩هـ.

### الحاصل من المحصول.

الأرموي: تاج الدين، أبو عبدالله، محمد بن الحسين. المتوفى سنة (٢٥٦هـ). مخطوطة دار الكتب (٢١) أصول الفقه والنسخة المطبوعة على الألة الكاتبة من قبل محققها أخينا الدكتور عبد السلام محمود أبو ناجى.

حاشية البناني على شرح الجلال على جمع الجوامع.

مطبوعة مع الشرح المذكور.

حاشية الأزميري على مرآة الأصول: شرح مرقاة الموصول.

المتن لمــلاخسـرو. المتوفى سنة (٨٨٥هـ) الشـرح. للأزميري ـ: سليمان، المتوفى سنة (١١٠٧هـ). طبعة استامبول ـ سنة (١٣٠٧)هـ. حاشية نسمات الأسحار على متن أصول المنار.

لابن عابدين. ط. مصطفى الحلبي بمصر (١٣٢٨)ه..

# حجيّة السنّة النبويّة.

رسالة أستاذية لشيخنا الأستاذ عبد الغني عبد الخالق قدمت إلى الأزهر سنة (١٩٤١) وقد قام بنشرها المعهد بنشرها

حجيّة القياس.

عمر مولود، رسالة دكتوراه مقدمة إلى الأرهر مطبوعة على الآلة الكاتبة.

حل عقد التحصيل.

التستري: بدر اللدين. المتوفى سنة (٧٣٧هـ) مخطوطة دار الكتب المصرية (١٤) أصول الفقه مع «التحصيل».

الرسالة.

الإمام الشافعي. مطبعة مصطفى الحلبي سنة (١٣٥٨هـ/١٩٤٠م). ت الشيخ أحمد شاكر.

روضة الناظر وجنَّة المناظر.

للموفق ابن قدامة. ت عبد العزيز السعيد، ط جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية (١٣٩٧هـ - ١٩٧٧م).

سلم الوصول لشرح نهاية السول.

محمد بخيت المطيعي.

طبعة السلفية ـ سنة (١٣٤٣)هـ.

شفاء الغليل في بيان الشبه والمخيل ومسالك التعليل.

للإمام أبي حامد الغزالي محمد بن محمد بن محمد الطويسي. المتوفى سنة (٥٠٥)هـ بتحقيق الدكتور حمد الكبيسي، ط مطبعة الإرشاد في بغداد سنة (١٣٩٠هـ ١٣٧٠م).

الفقيه والمتفقَّه.

الخطيب البغدادي: أبو بكر أحمد بن ثابت. المتوفى سنة (٣٦٤هـ) مطابع القصيم ـ الرياض ـ (١٣٨٩)هـ.

فصول البدائع في أصول الشرائع.

محمد بن حمزة الفناري ط مطبعة شيخ يحيى أفندي في استامبول سنة (١٢٨٩)هـ.

# القياس حقيقته وحجيته .

مصطفى جمال الدين. ط النعمان في النجف (١٣٩٢)هـ. رسالة ماجستير.

#### الكاشف عن المحصول.

الأصفهاني: شمس الدين، محمد بن محمود. المتوفى سنة (٩٧٨هـ). مخطوط دار الكتب المصرية (٤٧٣) أصول.

### كشف الأسرار على أصول البزدوي.

علاء الدين، عبد العزيز بن أحمد البخاري. المتوفى سنة (٧٨٦هـ). طبعة استامبول ـ سنة (١٣٠٨)هـ.

### كشف الأسرار على شرح المنار.

النسفي: عبدالله بن أحمد. المتوفى سنة (٧١٠هـ) المطبعة الأميرية \_ بولاق \_ سنة (١٣١٦)هـ.

### مختصر المنتهى، مع شرحه وحواشيه.

ابن الحاجب. المتوفى سنة (٦٤٦هـ) المطبعة الأميرية ـ بولاق ـ (١٣١٦)م.

### مذكرة في مبادىء أصول الفقه.

للأساتـذة: طه الـديناري، مصطفى عبد الخالق، عبد السميع إمام. المطبعة المحمدية \_ سنة (١٣٨١هـ/١٩٦٢م).

# مذكرة في بعض مباحث أصول الفقه.

للشيخ عبد الغني عبد الخالق ورفاقه ـ ط لجنة البيان العربي بالقاهرة سنة (١٣٨٢هـ ـ ١٩٦٣م).

# مذكرة أصول الفقه.

محمد الأمين الشنقيطي من مطسوعات الجامعة الإسلاميّة في المدينة المنورة سنة (١٣٩١)هـ.

# المستصفى من علم الأصول.

الإمام الغزالي: أبو حامد، محمد بن محمد بن محمد الطوسي. المتوفى سنة (١٣٢٢)هـ. المطبعة الأميرية - بولاق - سنة (١٣٢٢)هـ.

# مسلم الثبوت مع شرحه فواتح الرحموت.

المتن لمحب الله ابن عبد الشكور البهاري. المتوفى سنة (١١١٩هـ). والشرح للعلامة الأنصاري. مطبوع بحاشية المستصفى.

# المسوَّدة (في أصول الفقه).

لثلاثة من أثمة آل تيمية. جمع شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد الدمشقي. المتوفى سنة (٧٤٥هـ) مطبعة المدني \_ القاهرة سنة (١٣٨٤هـ/١٩٦٤م).

### المعتمد في أصول الفقه.

أبو الحسين البصريّ : محمد بن علي بن الطيب المتوفى سنة (٤٣٦هـ) المطبعة الكاثوليكية - بيروت - (١٩٦٤م)

# المغني في أبواب العدل والتوحيد (الشرعيّات) جـ (١٧).

القاضي عبد الجبار بن أحمد الأسد آبادي \_ المتوفى سنة (١٥هـ) مطبعة دار الكتب المصرية سنة (١٣٨٢هـ/١٩٦٣م).

### مفتاح الوصول في علم الأصول.

التلمساني: أبو عبدالله، محمد بن أحمد. المتوفى سنة (٧٧١ هـ). دار الكتاب العربي \_ مصر \_ (١٣٨٢هـ \_ ١٩٦٢م).

# المصلحة في التشريع الإسلامي ونجم الدين الطوفي.

مصطفى زيد. ط الثانية. دار الفكر (١٣٨٤هـ-١٩٦٤م).

### الموافقات .

الشاطبي: أبو اسحاق، إبراهيم بن موسى . المتوفى سنة (٧٩٠هـ) مطبعة

المكتبة التجارية. وعليه تعليقات للشيخ عبدالله دراز.

المنخول من تعليقات الأصول.

للإمام الغزالي. ت محمد حسن هيتو. دمشق (١٣٩٠هـــ ١٩٧٠م).

النبذ (في أصول الفقه الظاهري).

ابن حزم: أبو محمد، علي بن أحمد الأندلسي. المتوفى سنة (٤٥٦هـ). مطبعة الأنوار \_ مصر \_ (١٣٦٠هـ/ ١٩٤٠م). وعليه تعليقات للشيخ زاهد الكوثري.

نبراس العقول في تحقيق القياس عند علماء الأصول.

عيسى منون. مطبعة التضامن الأخوي ـ مصر ـ الطبعة الأولى ـ سنة (١٣٤٥)هـ.

نظرية النسخ في الشريعة الإسلامية.

رسالة دكتوراه قدمت إلى الأزهر من قبل حسن أحمد علي مرعي مطبوعة بالألة الكاتبة.

نفائس الأصول في شرح المحصول.

القرافي. مخطوطة دار الكتب المصرية (٤٧٦هـ) أصول.

نهاية السول في شرح منهاج الوصول.

الإسنوي: عبد الرحيم بن الحسن بن علي \_ المتوفى سنة (٧٧٧هـ) طبعات السعادة، والسلفيّة، والتوفيق.

# الواضع .

لابن عقيل، مصورة عن مخطوطة الظاهرية.

الورقات (بشرح ابن قاسم).

إمام الحرمين: عبد الملك بن أبي محمد ـ عبدالله بن يوسف الجويني المتوفى سنة (٤٧٨هـ). مطبعة محمد على صبيح على هامش إرشاد الفحول.

# ك تُبُ الفِ عُدِ

### الأحكام السلطانية .

للقاضي أبي يعلي. ط الثانية. مصطفى الحلبي بالقاهرة سنة (١٣٨٦هـ - ١٩٦٦م).

### أدب القاضي.

الماوردي: أبو الحسن، علي بن محمد بن حبيب البصري الشافعي المتوفى سنة (١٤٥٠هـ). ت محيى هلال السرحان، مطبعة الإرشاد - بغداد (١٣٩١هـ/١٩٧١م).

# أسنى المطالب شرح روض الطالب.

لشيخ الإسلام: زكريا الأنصاري ت سنة (٩٢٦هـ) ط البابي الحلبي سنة (١٣١هـ) ط البابي الحلبي سنة (١٣١٣هـ) بالميمنية المصرية.

# الإشراف على مسائل الخلاف.

القاضي عبد الوهاب بن علي البغدادي. المتوفى سنة (٤٣٣هـ). مطبعة الإرادة ـ المغرب.

# الإفصاح عن معاني الصحاح.

ابن هبیرة: یحیی بن محمد. المتوفی سنة (۲۰هـ) طبعة حلب (۱۹۲۸)م. وط الریاض.

# الأم.

الإمام الشافعي \_ المطبعة الأميرية \_ بولاق \_ وطبعة شركة الطباعة الفنية المتحدة سنة (١٣٨١هـ \_ ١٩٦١م).

### الأموال.

لأبي عبيد القاسم بن سلام ت. محمد خليل هراس. ط ونشر دار الفكر ومكتبة الكليات الأزهرية سنة (١٣٩٥هـ ـ ١٩٧٥م).

الإنصاف في معرفة الراجع من الخلاف على مذهب الإمام أحمد بن حنبل.

علاء الدين، أبي الحسن: علي بن سليمان المرداوي. ت (٨٨٥)هـ. ط أولى (١٣٧٤هـ ـ ١٩٥٥م).

# البحر الرائق شرح كنز الدقائق.

ابن نجيم: زين العابدين بن إبراهيم. المتوفى سنة (٩٧٠هـ) المطبعة العلمية ـ الطبعة الأولى ـ سنة (١٣١١)هـ.

بداية المجتهد ونهاية المقتصد.

لابن رشد. ط مكتبة الكليات الأزهرية سنة (١٣٨٦هـ ـ ١٩٦٦م).

تبيين الحقائق شهرح كنز الدقائق.

الزيلعي: فخر الدين، عثمان بن علي. المتوفى سنة (٧٤٣هـ) المطبعة الأميرية - بولاق - (١٣١٣)هـ.

رحمة الأمّة في اختلاف الأثمة.

لأبي عبدالله، محمد بن عبد الرحمن (من علماء القرن الثامن الهجري) ط الثانية (١٣٨٦هـ ـ ١٩٦٧م). مصطفى الحلبي بمصر.

الشرح الكبير على مختصر خليل.

أحمد الدردير المتوفى سنة (١٢٠١هـ) المطبعة الأميرية (١٢٩٢)هـ.

فقه الإمام سعيد بن المسيّب.

د. هاشم جميل عبدالله. المطبوعة بالآلة الكاتبة، وط ديوان الأوقاف في بغداد سنة (١٣٩٤هـ ـ ١٩٧٤م).

# القرى لقاصد أم القرى.

الحافظ محب الدين الطبري: أبو العباس، أحمد بن عبدالله بن محمد

أبي بكر المكي. المتوفى سنة (٦٧٤هـ). مطبعة مصطفى الحلبي سنة . (١٣٦٧هـ/١٩٤٨م).

مجموع الفتاوي الكبري.

لشيخ الاسلام ابن تيميّة. ط صبيح.

مجموعة الفتاوي الكبري.

لشيخ الاسلام ابن تيميّة. ط أولى سنة (١٣٨٧هـ). مطابع الرياض. المجموع.

النووي: أبو زكريا، محي الدين. المتوفى سنة (١٣٥٦هـ) طبعة المنيرية · ـ سنة (١٣٥٢)هـ.

المحلّى.

لابن حزم. ط المنيرية سنة (١٣٤٧)هـ.

مختصر الطحاوي.

أبو جعفر، أحمد بن محمد بن سلامة. المتوفى سنة (٣٢١هـ) مطبعة دار الكتاب العربي سنة ١٣٧٠هـ.

مختصر المزني.

أبو ابراهيم، اسماعيل بن يحيى. المتوفى سنة (٢٦٤هـ) مطبوع مع الأم. المدونة الكبرى للإمام مالك.

رواية سحنون عن عبد الرحمن بن القاسم ط. السعادة بمصر سنة السعادة بمصر سنة المعادة بمصر سنة المعادة بمصر سنة المعادة بمصر المعادة بمصر سنة المعادة بمصر المعادة بمعادة بعدة بمعادة بعد بمعادة بع

مغني المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج.

شمس الدين، محمد بن أحمد الشربيني . المتوفى سنة (١٧٧هـ) مطبعة مصطفى محمد ـ القاهرة .

المغني.

ابن قدامة: عبدالله بن أحمد بن محمد. المتوفى سنة (٦٢٠هـ).

المقنع .

لابن قدامة، مع حاشيته ـ ط الثانية.

المهذب.

الشيرازي: أبو اسحاق، إبراهيم بن محمد. المتوفى سنة (٤٧٦هـ) مطبعة مصطفى الحلبي ـ سنة (١٣٤٣)هـ.

وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة.

محمد بن الحسن الحر العاملي ت (١٠٤هـ) ط دار إحياء التراث العربي . الهداية .

أبو الحسن المرغيناني. المتوفى سنة (١٩٥هـ). مطبعة مصطفى الحلبي ـ سنة (١٣٥٥هـ/١٩٣٦م).

# كُتُبُ الصكلامِ وَالفق

الإبانة في أصول الديانة .

للإمام الأشعري. ط حيدر آباد وط الجامعة الإسلامية.

الأربعين في أصول الدين.

للبغدادي.

التبصير في الدين.

أبو المظفر الاسفراييني: شاهفور بن طاهر بن محمد. المتوفى سنة (٤٧١هـ) وعليه تعليقات للشيخ زاهد الكوثري \_ مطبعة الأنوار \_ القاهرة

\_ سنة (١٣٥٩هـ/١٩٤٠م). نشر عزت العطار.

الانتصار والرد على ابن الرواندي الملحد.

لأبي الحسين: عبد الرحيم بن محمد بن عثمان الخياط المعتزلي المطبعة الكاثوليكية \_ بيروت سنة (١٩٥٧م).

أصول الدين.

لأبي منصور البغدادي. ت (٤٢٩) ـ ط (استامبول ١٣٤٦ هـ ١٩٢٨م). الأصول الخمسة.

للقاضى عبد الجبار الهمداني. ت عبد الكريم العثمان.

تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري.

ابن عساكر: أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله. المتوفى سنة (١٣٤٧) من نشر القدسي.

#### تلخيص المحصل.

نصير الدين الطوسي. مطبوع بحاشية المحصل.

التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع.

أبو الحسين الملطي: محمد بن أحمد بن عبد الرحمن. المتوفى سنة (١٣٦٧هـ). نشر عزت العطار.

### الحور العين.

أبو سعيد، نشوان الحميري. المتوفى سنة (٧٧هـ).

ت كمال مصطفى \_ مطبعة السعادة \_ القاهرة \_ (١٣٦٧هـ/١٩٤٨م).

درء تعارض العقل والنقل.

تقي الدين بن تيمية. ت محمد رشاد سالم \_ مطبعة دار الكتب المصرية (١٩٧١)م جـ ١، ق ١.

رسالة التوحيد.

الشيخ محمد عبده. المتوفى سنة (١٣٢٣هـ/١٩٠٥م) المطبعة العامرية الخيرية ـ سنة (١٣٢٤)هـ.

الزينة في الكلمات الإسلامية العربية.

لأبي حاتم، أحمد بن حمدان الرازي \_ ت عبدالله سلوم. ط وزارة الإعلام العراقية سنة (١٣٩٢هـ \_ ١٩٧٧م).

العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبيّ ـ صلى الله عليه وسلّم.

للقاضي أبي بكر بن العربي، القطعة التي تولى طبعها محب الدين الخطيب.

الغلوّ والفرق الغالية .

عبد الله سلوم ط وزارة الإعلام العراقية (١٣٩٢هـ -١٩٧٢م).

### فرق وطبقات المعتزلة.

القاضي عبد الجبار الهمداني. ت النشار وعصام الدين محمد علي. دار المطبوعات الجامعية سنة (١٩٧٢م). الاسكندرية.

# الفرق بين الفرق.

البغدادي: أبو منصور، عبد القاهر بن طاهر المتوفى سنة (٢٩هـ) وعليه تعليقات الشيخ زاهد الكوثري ـ نشر عزت العطار ـ سنة (١٣٦٧هـ ـ ١٩٤٨م).

## الفصل في الملل والأهواء والنحل.

ابن حزم. المطبعة الأدبية \_ القاهرة \_ سنة (١٣١٧)هـ.

# قواعد عقائد آل محمد (الباطنية).

الديلمي: محمد بن الحسن: من علماء القرن الثامن الهجري نشر عزت. العطار \_ مطبعة السعادة \_ سنة (١٣٦٩هـ/١٩٥٠).

# لباب العقول في الرد على الفلاسفة في علم الأصول.

لأبي الحجاج، يوسف بن محمد المكلاتي. ت(٦٢٦)هـ). ت. فوقية حسنين. ط أولى (١٩٧٧م)، دار الأنصار بالقاهرة.

### لباب المحصل.

ابن حلدون: عبد الرحمن بن محمد. المتوفى سنة (٨٠٨هـ) ت لوسيانو روميو ـ طبع تطوان ـ المغرب ـ سنة (١٩٥٢)م.

# اللمع في الردّ على أهل الزيغ والبدع.

للإمام أبي الحسن الأشعري. المتوفى سنة (٣٣٠)هـ. ت حموده عرابه \_ مطبعة مصر \_ القاهرة \_ سنة (١٩٥٥)م.

#### الملل والنحل.

الشهرستاني: محمد بن عبد الكريم. المتوفى سنة (٤٨هـ). مطبوع

على هامش «الـفـصـل». وطـبـعـة مطبـعـة حجـازي سنـة (١٣٦٨هـ/١٩٤٨م). وط الأزهر بتحقيق بدران.

### المعتبر (في الحكمة).

أبو البركات البغدادي: هبة الله بن ملكا. المتوفى سنة (١٤٥هـ) طبعة حيدر آباد سنة (١٣٥٧)هـ.

# المعتمد في أصول الدين.

للقاضي أبي يعلي الحنبلي. ط دار المشرق بلبنان. سنة (١٩٧٣م). موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول.

تقي الدين بن تيمية. مطبعة السنة المحمدية ـ سنة (١٣٧٠هـ/١٩٥١م).

#### المواقف.

عضد الدين الإيجي. عبد الرحمن بن أحمد. المتوفى سنة (٧٥٦هـ) بشرح السيد الجرجاني \_ مطبعة محرم أفندي \_ استامبول \_ سنة (١٢٨٦)هـ.

# مناهج البحث عند مفكري الإسلام.

الدكتور علي سامي النشار. مطبعة مخيمر سنة (١٣٦٧هـ/١٩٤٧م).

# كتب اللُّفَةِ العَرَبِيَّةُ وَعُلومِهَا

### إحياء النحو.

إبراهيم مصطفى. طبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر \_ القاهرة \_ سنة (١٩٥٩)م.

أخبار النحويين البصريين.

السيرافي: أبو سعيد، الحسن بن عبدالله. المتوفى سنة (٣٦٨هـ) . مطبعة مصطفى الحلبي ـ الأولى، سنة (١٣٧٤هـ/١٩٥٥م).

### الآداب.

جعفر بن شمس الخلافة، أبو الفضل، محمد بن مختار الأفضلي. المتوفى سنة (٢٢٦هـ). مطبعة السعادة \_ القاهرة \_ سنة (١٩٣١هـ/١٩٣١م)

# أراجيز العرب

السيد محمد توفيق البكري \_ الطبعة الأولى \_ سنة (١٣١٣)هـ.

الأشباه والنظائر من أشعار المتقدمين والجاهليِّين والمخضرمين.

الخالديان: أبو بكر محمد بن هاشم. المتوفى نحو سنة (٣٨٠)هـ وأخوه: أبو عثمان، سعيد بن هاشم. المتوفى نحو سنة (٤٠٠هـ). ت محمد يوسف ـ طبعة التأليف والترجمة والنشر ـ القاهرة (١٩٥٨)م.

#### الاشتقاق.

ابن دريد: أبو بكر محمد بن الحسن. المتوفى سنة (٣٢١هـ). ت عبد

السلام محمد هارون ـ مطبعة السنة المحمدية سنة (١٣٧٨هـ/ ١٩٥٨م).

### الأصمعيّات.

الأصمعي: عبد الملك بن قريب. المتوفى سنة (٢١٣هـ). ت أحمد شاكر، وعبد السلام محمد هارون \_ مطبعة دار المعارف سنة (١٣٧٥هـ/١٩٥٥م).

#### الأضداد

الأنباري: ابن بشار، محمد بن القاسم بن محمد. المتوفى سنة (١٩٦٠)م. صحمد أبو الفضل إبراهيم ـ طبعة الكويت (١٩٦٠)م.

## إعراب القرآن.

المنسوب إلى الزجاج. ت إبراهيم الأبياري \_ طبعة الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية \_ القاهرة \_ (١٩٦٣)م.

# الأغاني.

أبو الفرج الأصفهاني: علي بن الحسين. المتوفى سنة (٣٥٦هـ). طبعة مصورة بالأوفست عن طبعة دار الكتب المصرية \_ مطابع كوستاتسوماس (١٣٨٣هـ/١٩٦٣م).

### أمثال العرب.

أبو عبيد، القاسم بن سلام. المتوفى سنة (٢٢٧هـ). مطبعة الجواثب القسطنطينية \_ سنة (١٣٠٢)هـ \_ ضمن كتاب «التحفة البهية والطرفة الشهية».

### أمثال العرب.

المفضل الضبي: محمد بن يعلى. المتوفى سنة (١٦٨هـ) مطبعة الجوائب ـ القسطنطينية ـ (١٣٠٠)هـ.

### إنباه الرواه على أنباء النحاة .

القفطي: جمال الدين، أبو الحسن، علي بن يوسف المتوفى سنة (١٤٦هـ) ت محمد أبو الفضل إبراهيم مطبعة دار الكتب المصرية (١٣٩٦هـ/١٩٥٠م).

# الإنصاف في مسائل الخلاف.

الأنباري: عبد الرحمن بن محمد بن عبيد الله بن أبي سعيد. المتوفى سبة (١٩٢٥هـ) مطبعة الاستقامة - الطبعة الأولى - (١٩٦١هـ/١٩٦٥م). ومطبعة السعادة - الطبعة الرابعة - (١٣٨٠هـ/ ١٩٦١م). وكلاهما بتحقيق محى الدين عبد الحميد.

# أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك.

ابن هشام الأنصاري: جمال الدين، عبد الله بن يوسف بن أحمد، المتوفى سنة (٧٦١هـ). مطبعة السعادة \_ الطبعة الخامسة (١٣٨٦هـ/١٩٦٧م).

## الإيضاح في علوم البلاغة.

القزويني. جلال الدين، محمد بن عبد الرحمن بن عمر، المتوفى سنة (١٣٨٩هـ/١٩٦٤م). (١٣٨٩هـ/١٣٨٤م) بغية الوعاة (في طبقات اللغويين والنحاة).

السيوطي - ت محمد أبو الفضل إبراهيم - مطبعة عيسى الحلبي الطبعة . الأولى - (١٣٨٤هـ/١٩٦٤م).

البلاغة عند السكاكي (رسالة جامعية).

أحمد مطلوب مطابع دار التضامن بغداد منة (١٣٨٤هـ/١٩٦٤م). بهجة الجالس وأنس المجالس، وشحذ الذهن والهاجس.

ابن عبد البر: أبو عمر، يوسف بن عبدالله بن محمد. المتوفى سنة

(٤٦٣هـ) ت محمد مرسي الخولي \_ دار الكاتب العربي للطباعة والنشر \_ القاهرة .

#### البيان والتبيين.

الجاحظ: أبو عثمان، عمرو بن بحر بن محبوب. المتوفى سنة (٢٥٥هـ) ت عبد السلام محمد هارون ـ طبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ـ القاهرة ـ (١٣٦٧هـ/١٩٤٨م).

# تاج العروس من جواهر القاموس.

الزبيدي: محمد مرتضى الحسيني المتوفى سنة (١٢٠٥هـ) المطبعة الخيرية \_ القاهرة \_ (١٣٠٦هـ \_ ١٣٠٧هـ).

# تزيين الأسواق

الأنطاكي: داود بن عمر. المتوفى سنة (١٠٠٨هـ) ـ المطبعة الأزهرية ـ القاهرة ـ (١٣٢٨)هـ.

### التلخيص في علوم البلاغة.

القزويني: صاحب الإيضاح ـ المتقدم.

المطبعة الرحمانية \_ القاهرة \_ (١٣٥٠هـ/١٩٣٢م).

### التنبيه على حدوث التصحيف.

الأصفهاني حمزة بن الحسن. ت أسعد أطلس ـ طبعة دمشق سنة (١٣٨٨هـ/١٩٦٨م).

### التنبيهات على أغاليط الرواة .

البضري: علي بن حمزة المتوفى سنة (٣٧٥هـ) ت عبد العزيز الميمني ـ مطبعة دار المعارف ـ القاهرة ـ مع كتاب «المنقوص والممدود» للفراء.

# تنزيل الآيات على الشواهد من الأبيات ـ شرح شواهد الكشاف.

محب الدين أفندي التركي \_ الطبعة الثانية \_ المطبعة الميمنية \_ مصر (١٣١٩)هـ.

توجيه إعراب أبيات ملغزة الإعراب.

الرماني: أبو الحسن، علي بن عيسى. المتوفى سنة (٣٨٤هـ). ت سعيد الأفغاني ـ مطبعة الجامعة السورية ـ دمشق ـ (١٣٧٧هـ/١٩٥٨م).

تهذيب الأسماء واللغات.

للإمام النووي . أوفست عن طبعة المنيريّة .

تهذيب الألفاظ.

ابن السكيت: يعقبوب بن اسجباق. المتوفى سنة (٢٤٤هـ). المطبعة الكاثوليكية \_ بيروت \_(١٨٩٥م).

تهذيب اللغة.

الأزهري: أبو منصور، محمد بن أحمد. المتوفى سنة (٣٧٠هـ). الدار المصرية للتأليف والترجمة.

الجمل.

الزجاجي: أبو القاسم، عبد الرحمن بن اسحاق. المتوفى سنة (٣٣٧هـ أو ٣٣٧هـ). مطبعة «كلت كليك» ـ باريس ـ الطبعة الثانية في الجزائر (١٣٧٦هـ/١٩٥٧م). ت ابن أبي شنب).

جمهرة الأمثال.

لأبي هلال العسكري - المطبعة الخيرية - مصر سنة (١٣٣١)هـ بهامش مجمع الأمثال للميداني .

جمهرة أشعار العرب.

القرشي: أبو زيد، محمد بن أبي الخطاب. المتوفى سنة (١٧٠هـ). المطبعة الرحمانية \_ القاهرة سنة (١٣٤٥هـ/١٩٢٦م).

جمهرة خطب العرب في العصور العربية الزاهرة.

أحمد زكي صفوت \_ مطبعة مصطفى الحلبي سنة (١٣٥٢هـ/١٩٣٣م):

جمهرة رسائل العرب في العصور العربية الزاهرة.

أحمد زكي صفوت. ط مصطفى الحلبي (١٣٥٦هـ ـ ١٩٣٧م).

جواهر الأدب في معرفة كلام العرب.

الإربلي: علاء الدين بن علي بن بدر الدين ـ مطبعة وادي النيل ـ مصر ـ سنة (١٢٩٤)هـ.

حاشية الدسوقي على شرح التفتازاني لمتن التلخيص.

مطبعة محرم أفندي \_ استامبول \_ (١٣٠١)هـ.

الحجّة في القراآت.

أبنو علي الفارسي: الحسن بن أحمد بن عبد الغفار. المتوفى سنة (٣٧٧هـ) ت النجار، ناصف، شلبي \_ مطبعة دار الكتب العربي \_ القاهرة.

#### الحماسة .

البحتري: أبو عبادة، الوليد بن عبدالله بن يحيى الطائي المتوفى سنة (٢٨٤هـ) الطبعة الأولى ـ المطبعة الرحمانية ـ القاهرة ـ (١٩٢٩)م.

#### الحماسة البصرية.

البصري: صدر الدين بن أبي الفرج بن الحسين ـ الطبعة الأولى مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية ـ حيدر آباد (١٣٨٣هـ/ ١٩٦٤م).

خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب.

البغدادي: عبد القادر بن عمر. المتوفى سنة (١٩٠٧هـ) ـ طبعة دار الكاتب العربي للطباعة والنشر ـ القاهرة ـ (١٣٨٧هـ/١٩٦٧م). ت عبد السلام محمد هارون ـ وطبعة السلفية والمنيرية ـ القاهرة ـ (١٣٤٧)هـ ـ وطبعة (١٣٤٧)هـ ، ونسخة مصورة عنها.

#### الخصائص.

ابن جني: أبـو الفتح، عثمان. المتوفى سنة (٣٩٢هـ) ت محمد علي

النجار \_ مطبعة دار الكتب المصرية \_ القاهرة (٢٧١هـ/١٩٥٢م).

الدرر اللوامع على همع الهوامع شرح جمع الجوامع.

الشنقيطي: أحمد بن الأمين ـ الطبعة الأولى ـ مطبعة كردستان العلمية ـ القاهرة ـ (١٣٢٨)هـ.

### ديوان الأخطل.

أبو مالك، غياث بن غوث بن الصلت. المتوفى سنة (٩٠هـ). ت انطوان صالحاني ـ مطبعة اليسوعيين ـ بيروت ـ سنة (١٨٩١)م.

### ديوان الأعشى.

ميمون بن قيس ـ شرح محمد حسين ـ المطبعة النموذجية ـ القاهرة ـ (١٩٥٠)م.

ديوان امرىء القيس.

ت محمد، أبو الفضل إبراهيم \_ الطبعة الثانية \_ (١٩٦٤)م.

ديوان جران العود.

عامر بن الحارث ـ رواية السكري ـ مطبعة دار الكتب المصرية ـ الطبعة : الأولى ـ (١٣٥٠هـ/١٩٣١م).

#### ديوان سحيم ً.

، عبد بني الحسحاس ـ ت عبد العزيز الميمني ـ الدار القومية للطباعة . والنشر ـ القاهرة (١٣٨٤هـ/١٩٦٥)م .

### ديوان طرفة.

ابن العبد ـ دار صادر للطباعة والنشر ـ بيروت.

ديوان ابن عنين.

محمد بن نصر الأنصاري. المتوفى سنة (٦٣٠هـ). ت خليل مردم. مطبعة دمشق \_ (١٣٦٥هـ/١٩٤٦م).

### ديوان المعاني.

العسكري: أبو هلال، الحسن بن عبدالله بن سهل المتوفى سنة (١٣٥٧هـ) نشر القدسي \_ القاهرة \_ (١٣٥٧)هـ.

### ديوان إلنابغة.

الـذبياني: زياد بن معاوية بن ضباب. المتوفى نحو سنة (١٨) قبل الهجرة. مطبوع مع مجموعة من خمسة دواوين بالمطبعة الوهبية \_ القاهرة \_ (١٢٩٣)هـ، وطبعة بيروت.

### الرسالة العذراء.

ابن المدبر: ابراهيم بن محمد. المتوفى سنة (٧٧٠هـ) مطبوعة ضمن «رسائل البلغاء» ـ محمد كرد علي ـ الطبعة الرابعة ـ مطبعة لجنة التاليف والترجمة والنشر ـ القاهرة ـ (١٣٧٤هـ/١٩٥٤م).

### رسائل الانتقاد.

القيرواني: محمد بن أبي سعيد بن أحمد بن شرف. المتوفى سنة (٤٦٠هـ) انظر: الرسالة السابقة.

#### رسالة الغفران.

أبو العلاء المعري: أحمد بن عبدالله بن سليمان. المتوفى سنة (٤٤٩هـ) ت بنت الشاطىء. الطبعة الثانية ـ دار المعارف بمصر.

# الزاهر في غريب ألفاظ الشافعي.

لأبي منصور الأزهري. ت (٣٧٠)هـ. ت الألفي. طوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية ـ الكويت سنة (١٣٩٩هـ/١٩٧٩م).

# الزاهر في معاني كلمات الناس.

الأنباري. ت د. حاتم صالح الضامن ط وزارة الثقافة والإعلام في العراق سنة (١٣٩٩هـ ـ ١٩٧٩م).

# زهر الأداب وثمر الألباب.

الحصري: أبو اسحاق، إبراهيم بن علي بن تميم المتوفى سنة (٤٥٣هـ) ت محي الدين عبد الحميد - الطبعة الثالثة - مطبعة السعادة - القاهرة (١٣٧٢هـ/١٩٥٣م).

# سرح العيون في شرح رسالة ابن زيدون.

ابن نباته: جمال الدين، محمد بن محمد بن محمد بن الحسن الجدامي المتوفى سنة (٧٦٨هـ). ت محمد أبو الفضل إبراهيم - مطبعة المذني - القاهرة - (١٣٨٣هـ/١٩٦٤)م.

### سر صناعة الاعراب.

ابن جني ـ ت مصطفى السقا ورفاقه ـ الطبعة الأولى ـ مطبعة الحلبي ـ القاهرة (١٣٧٤هـ/١٩٥٤م).

#### سر الفصاحة.

ابن سنان الخفاجي: عبدالله بن محمد بن سعيد ـ المتوفى سنة (٤٦٦هـ) مطبعة محمد على صبيح ـ القاهرة ـ (١٣٧٢هـ/١٩٥٣م) .

سمط اللالي (تقييدات على كتاب اللالسي في شرح أمالي القالي لأبي عبيد البكرى).

عبد العزيز الميمني الراجكوتي \_ أستاذ اللغة العربية بجامعة عليكرة بالهند \_ طبع لجنة التأليف والترجمة والنشر سنة (١٣٥٤هـ/١٩٣٦م).

# شرح ابن عقيل الألفية بن مالك.

ابن عقيل: أبو محمد عبد الله عبد الرحمن. المتوفى سنة (٧٦٩هـ) ت محي الدين عبد الحميد ـ الطبعة الرابعة عشرة ـ مطبعة السعادة القاهرة (١٣٨٥هـ/١٩٦٥م).

# شرح أبيات الكافية والجامي.

الأقشهري: علي بن عثمان على هامش «الفوائد الضيائية في شرح أبيات

الكافية» للجامي: عبد الرحمن بن محمد مطبعة محرم أفندي ـ استامبول ١٢٨٠هـ).

# شرح الأشموني.

الأشموني: أبو الحسن، علي بن محمد، مع حاشية الصبان على الأشموني \_ مطبعة الحلبي \_ القاهرة.

## شرح التصريح على التوضيح.

خالد بن عبدالله الأزهري المتوفى سنة (٥٠٥هـ). طبع مصر.

شرح ديوان امرىء القيس.

حسن السندويي ـ مطبعة الاستقامة ـ القاهرة (١٩٣٩)م.

شرح ديوان حسان بن ثابت.

دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.

### شرح ديوان الحماسة.

المرزوقي: أحمد بن محمد بن الحسن المتوفى سنة (٤٢١هـ). ت عبد السلام محمد هارون. الطبعة الثانية \_ مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر \_ القاهرة \_ (١٣٨٧هـ \_ ١٩٦٧م).

# شرح ديوان الحماسة.

التبريزي: يحيى بن علي الخطيب: المتوفى سنة (٢٠٥هـ)، ت محيي الدين عبد الحميد ـ مطبعة حجازي ـ القاهرة.

# شرح ديوان الفرزدق.

عبدالله اسماعيل الصاوي - الطبعة الأولى - مطبعة الصاوي - القاهرة (١٣٥٤هـ/١٩٣٦م).

### شرح ديوان لبيد.

ابن ربيعة العامري. المتوفى سنة (٤١هـ) ت احسان عباس. طبع الكويت (١٩٦٢)م.

### شرح شافية ابن الحاجب.

رضي الدين الاسترآبادي: محمد بن الحسن المتوفى سنة (٦٨٣هـ) ت محمد نور ورفاقه \_ مطبعة حجازي \_ القاهرة.

# شرح شذور الذهب.

ابن هشام.

الطبعة السابعة \_ مطبعة السعادة \_ القاهرة \_ (١٣٧٦هـ/١٩٥٧م).

شرح شواهد الكتاب = تحصيل عين الذهب من معدن جوهر الأدب في علم مجازات العرب.

الشنتمري: يوسف بن سليمان بن عيسى. المتوفى سنة (٤٧٦هـ). على هامش كتاب سيبويه ـ المطبعة الأميرية ـ بولاق ـ (١٣١٦هـ).

## شرح شواهد المغنى.

السيوطي ـ ت محمد أبو الفضل إبراهيم ـ مطبعة لجنة إحياء التراث العربي ـ القاهرة ـ وطبعة المطبعة البهية ـ مصر ـ سنة (١٣٢٢)هـ.

## شرح القصائد السبع الطوال الجاهليات.

الأنباري: محمد بن القاسم بن محمد. المتوفى سنة (٣٢٨هـ). ت عبد السلام محمد هارون ـ مطبعة دار المعارف ـ مصر ـ (١٩٦٣)م.

# شرح قطر الندي وبل الصدي.

ابن هشام \_ الطبعة التاسعة \_ مطبعة السعادة \_ القاهرة (١٣٧٧هـ/ ١٩٥٧م).

### شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف.

العسكري: أبو أحمد، الحسن بن عبدالله بن سعيد. المتوفى سنة (٣٨٢هـ) ت عبد العزيز أحمد الطبعة الأولى مطبعة مصطفى الحلبي القاهرة (١٣٨٣هـ/١٩٦٣م)

# شرح المفصل.

ابن يعيش: يعيش بن علي. المتوفى سنة (٣٤٣هـ) - المنيرية القاهرة. شرح المفضّليّات.

ابن الأنباري \_ نشر المستشرق كارلوس يعقوب لايل \_ بيروت سنة (١٩٢٠)م.

# شرح النقائض.

أبو عبيدة: معمر بن المثنى التيمي البصري. المتوفى سنة (٢٠٩هـ). نشر المستشرق «بيغان».

شعر عبد الرحمن بن حسان بن ثابت.

جمع وتحقيق سامي مكي العاني \_ مطبعة المعارف \_ بغداد سنة ِ (١٩٧١)م.

شعر كعب بن مالك الأنصاري.

دراسة وتحقيق سامى مكى العانى \_ مطبعة النهضة \_ بغداد.

## شعر النصرانية.

القس لويس شيخو اليسوعي \_ مطبعة الآباء اليسوعيين \_ بيروت (١٨٩٠)م.

### الشعر والشعراء

ابن قتيبة: أبو محمد، عبدالله بن مسلم. المتوفى سنة (٢٧٦هـ). ت أحمد محمد شاكر. دار المعارف \_ مصر \_ (١٣٨٦هـ/١٩٦٦م).

# الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها.

لأبي الحسين: أحمد بك فارس ت مصطفى الشويمي، ط مؤسسة بدران سنة ١٩٦٤م - ١٣٨٣هـ - بيروت.

# صبح الأعشى في صناعة الإنشا.

القلقشندي: أبو العباس أحمد بن علي ـ المتوفى سنة (٨٣١هـ).

المطبعة الأميرية \_ القاهرة \_ (١٣٣١هـ/١٩١٣م).

#### الصحاح .

الجوهري: اسماعيل بن حماد ـ المتوفى سنة (٣٩٣هـ). ت عبد الغفور. عطار \_ مطابع دار الكتاب العربي ـ القاهرة ـ (١٣٧٦هـ/١٩٥٦)م. :

# الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز.

العلوي: يحيى بن حمرة - مطبعة المقتطف - القاهرة - العلوي: يحيى بن حمرة - مطبعة المقتطف - القاهرة - (١٣٣٢هـ/١٩١٤ م) - نسخة مصورة عنها بالأوفست .

# عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح.

بهاء الدين السبكي: أحمد بن علي بن الكافي. المتوفى سنة (٧٧٣هـ). مطبوع ضمن شروح التلخيص \_ مطبعة عيسى الحلبي (١٩٣٧)م.

#### العقد الفريد.

ابن عبد ربه: أبو عمر، أحمد بن محمد. المتوفى سنة (٣٢٧هـ) الطبعة الثانية \_ مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر \_ القاهرة \_ (١٣٧٢هـ/ ١٩٥٧م).

# العمدة (في صناعة الشعر ونقده).

ابن رشيق: أبو علي، الحسن القيرواني. المتوفى سنة (٤٦٣هـ) الطبعة الثالثة \_ مطبعة السعادة \_ القاهرة \_ (١٣٨٣)هـ ت محيي الدين عبد الحميد.

### العين.

الخليل بن أحمد الفراهيدي. المتوفى سنة (١٧٠هـ). ت عبد الله درويش ـ مطبعة العاني ـ بغداد (١٣٨٦هـ/١٩٧٦م). جـ١ فقط.

### الفاضل.

المبرد: أبو العباس، محمد بن يزيد. ت عبد العزيز الميمني. مطبعة دار الكتب المصرية \_ القاهرة \_ (١٣٧٥هـ/١٩٥٦م).

الفوائد الضيائية في شرح الكافية الحاجبية.

الجامي: عبد الرحمن بن محمد ـ مطبعة محرم أفندي ـ استامبول (١٢٨٠)هـ.

#### الكامل.

المبرد ـ ت زكي مبارك ـ مطبعة مصطفى الحلبي ـ القاهرة (١٩٣٦)م. الكتاب.

سيبويه: أبو بشر، عمرو بن عثمان. المتوفى سنة (١٨٠هـ) المطبعة الأميرية ـ بولاق ـ الطبعة الأولى ـ (١٣١٦)هـ، ونسخة مصورة عنها بالأونست.

### كتاب الكتاب.

ابن درستوریه: عبد الله بن جعفر بن محمد. المتوفى سنة (٣٤٧هـ) نشر لویس شیخو الیسوعي ـ المطبعة الكاثولیكیة ـ بیروت ـ (١٩٢٧)م الطبعة الثانیة.

### الكشكول.

بهاء الدين العاملي: محمد بن حسين بن عبد الصمد. المتوفى سنة (۱۰۳۱هـ). ت طاهر أحمد الزاوي \_ مطبعة عيسى الحلبي القاهرة \_ (۱۳۸۰هـ/۱۹۲۱م).

### الُلامات.

الزجاجي. ت مازن المبارك ـ المطبعة الهاشمية ـ دمشق ـ (١٣٨٩هـ/ ١٩٦٩م).

### لسان العرب.

ابن منظور: أبو الفضل، جمال الدين، محمد بن مكرم. المتوفى سنة (١٣٠٣هـ) ـ المطبعة الأميرية ـ بولاق ـ الطبعة الأولى ـ (١٣٠٣)هـ. وطبعة دار صادر ـ بيروت ـ (١٣٧٤هـ/١٩٥٩م).

المؤتلف والمختلف (في أسماء الشعراء وكناهم وألقابهم وأنسابهم وبعض شعرهم).

الأمدي: أبو القاسم، الحسن بن بشر المتوفى سنة (٣٧٠هـ) نشر القدسي سنة (١٣٥٤)هـ.

المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر.

ابن الأثير: ضياء الدين ـ ت أحمد الحوفي وبدوي طبانة ـ الطبعة الأولى ـ مطبعة نهضة مصر ـ القاهرة ـ (١٣٧٩هـ/١٩٥٩م).

مجاز القرآن.

أبو عبيدة: معمر بن المثنى. ت محمد فؤاد سزكين \_ الطبعة الأولى \_ مطبعة السعادة \_ القاهرة (١٣٧٤هـ/١٩٥٤م).

# مجالس ثعلب.

أبو العماس أحمد بن يحيى بن زيد. المتوفى سنة (٢٩١هـ) ت عبد السلام محمد هارون ـ مطبعة دار المعارف ـ مصر ـ الطبعة الثانية.

### مجالس العلماء.

الزجاجي. ت عبد السلام محمد هارون ـ طبع الكويت (١٩٦٢)م. مجمع الأمثال.

الميداني: أحمد بن محمد بن أحمد \_ المتوفى سنة (٥١٨هـ). مطبعة بيبان وشركاه \_ بيروت \_ ١٩٦١م. وطبعة مطبعة السعادة \_ الثانية \_ (القاهرة ١٣٧٩هـ/١٩٥٩م).

مجموع أشعار العرب \_ (ديوان رؤبة بن العجاج).

جمع وليم الورد البروسي ـ مطبعة دروفلين ـ ليبزغ سنة (١٩٠٣)م.

# مجموع المعاني.

مؤلفها مجهول.

الطبعة الأولى \_ مطبعة الجوائب \_ القسطنطينية (١٣٠١)هـ.

المحاسن والأضداد.

الجاحظ. ت فوزي عطوي ـ الشركة اللبنانية للطباعة والنشر ـ بيروت 1979م.

المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها.

ابن جني. ت النجدي والنجار وعبد الفتاح اسماعيل. لجنة إحياء التراث الإسلامي ـ القاهرة ـ (١٣٨٦هـ).

### مختار الشعر الجاهلي.

الشنتمري \_ ت مصطفى السقا \_ الطبعة الثانية \_ مطبعة مصطفى الحلبي \_ القاهرة سنة (١٣٦٨هـ/١٩٤٨م).

مختارات شعراء العرب ـ مختارات ابن الشجرى.

ابن الشجري: هبة الله بن علي بن محمد بن حمزة العلوي المتوفى سنة (٢٤٥هـ).

الطبعة الأولى \_ مطبعة الاعتماد \_ القاهرة سنة (١٣٤٤هـ/١٩٣٥).

# مراتب النحويين.

أبو الطيب اللغوي: عبد الواحد بن علي. المتوفى سنة (٣٥٠هـ). ت محمد أبو الفضل إبراهيم ـ مطبعة نهضة مصر ـ القاهرة (١٩٥٥)م.

# المزهر في علوم اللغة وأنواعها.

السيوطي \_ مطبعة عيسى الحلبي .

مشاهد الإنصاف على شواهد الكشاف.

محمد عليان المرزوقي ـ مطبوع مع الكشاف، ومنفرداً.

المصباح المنير في غريب شرح الرافعي الكبير.

أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي. المتوفى سنة (٧٧٠هـ). المطبعة الأميرية \_ مصر \_ سنة (١٩١٢)م الطبعة الثالثة.

### معاتى الشعر .

الإشتانداني: أبو عثمان، سعيد بن هارون. طبع دار الكتاب الجديد ـ بيروت سنة (١٩٦٤)م.

# المعانى الكبير في أبيات المعاني.

ابن قتيبة. الطبعة الأولى ـ المعارف العثمانية ـ حيدر آباد (١٣٨٦هـ/ ١٩٤٩م).

#### معجم الشعراء.

المزرباني: أبو عبدالله، محمد بن عمران بن موسى. المتوفى سنة (٣٨٤هـ). ت عبد الستار أحمد فراج \_ مطبعة عيسى الحلبي \_ القاهرة (١٣٧٩هـ/١٩٦٠م).

### معجم مقاييس اللغة.

أحمد بن فارس زكريا الرازي. المتوفى سنة (٣٩٥هـ). ت عبد السلام محمد هارون \_ مطبعة عيسى الحلبي \_ القاهرة \_ ط أولى .

# المعرب من الكلام الأعجمي على حروف المعجم.

الجواليقي: أبو منصور، موهوب بن أحمد بن محمد بن الخضر. المتوفى سنة (٤٠٥هـ) ت أحمد محمد شاكر. مطبعة دار الكتب المصرية المعرية...

#### مفتاح العلوم.

السكاكي: يوسف بن محمد بن علي. المتوفى سنة (٦٣٦هـ). الطبعة الأولى \_ المطبعة الأدبية \_ القاهرة (١٣١٧)هـ.

# المقاصد النحوية في شرح شواهد شروح الألفية .

العيني: محمود بن أحمد. المتوفى سنة (٨٥٥هـ) مطبوع على هامش حاشية الصبان على الأشموني \_ مطبعة الحلبي \_ القاهرة.

#### مقدمة كتاب المبانى.

لمؤلف مجهول \_ ضمن «مقدمتان في علوم القرآن».

ت آرئر جفري. مطبعة السنة المحمدية ـ القاهرة (١٩٥٤)م.

#### منازل الحروف.

الرمّاني \_ ضمن «رسائل في النحو واللغة» ت مصطفى جواد، ويعقوب مسكوني . المؤسسة العامة للصحافة والطباعة العراقية \_ بغداد \_ (١٣٨٨هـ/١٩٦٩م) .

#### المنصف

ابن جني. ت ابراهيم مصطفى وعبدالله أمين ـ الطبعة الأولى ـ مطبعة مصطفى الحلبى ـ القاهرة ـ (١٩٥٤)م.

# الموازنة بن شعر أبي تمام والبحتري.

الأمدي: أبو القاسم، الحسن بن بشر. المتوفى سنة (٣٧١هـ). ت أحمد صقر. مطبعة دار المعارف مصر - (١٣٨٠هـ/١٩٦١)م.

# الموشّح في مآخذ العلماء على الشعراء.

المرزباني. ت البجاوي مطبعة لجنة البيان العربي ـ القاهرة (١٩٦٥)م. وطبعة السلفية (١٣٤٣)ه.

### الموشّى - الظرف والظرفاء.

الوشاء: أبو الطيب، محمد بن أحمد بن اسحاق بن يحيى النحوي . المتوفى سنة (٣٢٥هـ) ت كمال مصطفى . الطبعة الثانية مطبعة الاعتماد \_ القاهرة \_ سنة (١٣٧٣هـ/ ١٩٥٣)م .

# نزهة الألبا في طبقات الأدبا - أي: النحاة.

ابن الأنباري: أبو البركات، كمال الدين، عبد الرحمن بن محمد ت محمد أبو الفضل إبراهيم \_ مطبعة المدني \_ القاهرة \_ سنة (١٣٨٦هـ/

۱۹۹۷م). وطبعة أخرى بإحدى المطابع المصرية سنة (۱۲۹٤)هـ. وما لم ترد اشارة إلى طبعته في موضعـه: فمرادى به الطبعة القديمة ـ هذه.

نزهة الطرف في علم الصرف.

الميداني : مطبعة الجوائب - القسطنطينية - سنة (١٧٢٨)هـ - الطبعة الأولى .

### النوادر في اللغة.

أبو زيد الأنصاري: سعيد بن أوس بن ثابت. المتوفى سنة (٢١٥هـ). الطبعة الثانية \_ دار الكتاب العربي \_ بيروت (١٩٦٧)م.

الوساطة بين المتنبي وخصومه.

القاضي الجرحاني: أبو الحسن، علي عبد العزيز المتوفى سنة (٣٦٦هـ) ت محمد أبو الفضل ابراهيم والبجاوي. الطبعة الثانية \_ مطبعة عيسى الحلبي \_ القاهرة سنة (١٣٧٠هـ/ ١٩٥١م). وطبعة مطبعة العرفان صيدا \_ لبنان سنة (١٣٣١هـ).

جمع الهوامع مع شرح جمع الجوامع.

السيوطي \_ مطبعة السعادة \_ القاهرة (١٣٢٧)هـ.

# ك تب مت بُوعة

أبجد العلوم.

صديق حسن خان \_ طبعة الهند.

ابن رشد والزشدية.

أرنست رينان \_ ترجمة عادل زعيتر \_ مطبعة عيسى الحلبي \_ القاهرة \_ (١٩٥٧)م.

اتحاف السادة المتقين بشرح أسرار إحياء علوم الدين.

الزبيدي. المطبعة الميمنية - القاهرة سنة (١٣١١)هـ.

إخبار العلماء بأخبار الحكماء . أخبار الحكماء، أو . أخبار العلماء، أو تاريخ القفطى .

مطبعة السعادة \_ القاهرة \_ (١٣٢٦)هـ.

آداب الشائعي ومناقبه.

ابن أبي حاتم الرازي ـ ت الشيخ عبد الغني عبد الخالق ـ مطبعة السعادة سنة (١٣٧٢هـ/١٩٥٣م).

إرشاد القاصد إلى أسنى المقاصد.

محمد بن ابراهيم بن ساعد الأنصاري \_ المتوفى سنة (٧٤٩هـ). مطبعة الموسوعات \_ مصر \_ (١٣١٨هـ/١٩٠٠).

أسد الغابة في معرفة الصحابة.

ابن الأثير \_ المطبعة الوهبية \_ القاهرة \_ (١٢٨٥)هـ.

الاستيعاب في أسماء الأصحاب.

الحافظ ابن عبد البر؛ أبو عمر، يوسف بن عبدالله محمد. المتوفى سنة (١٣٥٨هـ/١٩٣٩م). بحاشية الإصابة.

الإشارات إلى أسماء المبهمات.

النووي ـ طبعة لاهور.

الإصابة في تمييز الصحابة.

الحافظ ابن حجر. مطبوعة مع الاستيعاب.

أعلام الإسلام (الإمام الشافعي).

مصطفى عبد الرزاق ـ مطبعة عيسى الحلبي سنة (١٩٤٥)م.

الأعلام.

خير الدين الزركلي \_ المطبعة العربية \_ مصر \_ (١٣٣٥هـ/١٩٧٧م). أعلام العرب في العلوم والفنون.

عبد الصاحب الدجيلي . طبع النجف العراق ـ (١٣٧٤هـ/١٩٥٤م) . البداية والنهاية .

ابن كثير: اسماعيل بن عمر. المتوفى سنة (٧٧٤هـ). مطبعة السعادة ـ القاهرة ـ (١٣٥١)هـ.

بيان زغل العلم والطلب.

الحافظ الذهبي .. مطبعة التوفيق .. دمشق (١٣٤٧)ه..

تاريخ ابن العبري ـ مختصر الدول.

ابن العبري: أبو الفرج، غريغوريوس بن هارون الملطي. المتوفى سنة ( ١٨٩٠)م. ( ١٨٩٠)م.

#### تاريخ ابن الوردي.

زين الدين عمر بن مظفر بن عمر. المتوفى سنة (٧٤٩هـ) طبعة جمعية المعارف \_ (١٢٨٥هـ/١٨٦٨م).

### تاريخ أبي الفدا \_ المختصر في تاريخ البشر.

عماد الدين، اسماعيل. المتوفى سنة (٧٣٢هـ) المطبعة الحسينية المصرية \_ (١٣٢٥)هـ.

# تاريخ الأدب في إيران من الفردوسي إلى السعدي.

إدوارد جرانفيل بروان \_ ترجمة إبراهيم أمين الشواربي \_ مطبعة السعادة \_ مصر \_ (١٣٧٣هـ/ ١٩٥٤م).

#### تاريخ الأدب الفارسي.

رضا زاده شفق ـ ترجمة محمد موسى هنداوي ـ عن الفارسية ـ طبعة دار الفكر العربي (١٣٦٦هـ/١٩٤٧)م.

#### تاريخ الإسلام.

الحافظ الذهبي: أبو عبدالله، محمد بن أحمد بن عثمان. المتوفى سنة (٧٤٨هـ). مصورة دار الكتب (٣٩٦) تاريخ، ونسخة خطية أخرى منقولة عن نسخة الدار وعلى نفقتها بقلم محمد أفندي قناوي.

### تاريخ الأدب العربي.

بروكلمان. ترجمة الدكتور عبد الحليم النجار. دار المعارف مصر مرافعات معارف معارف مع النسخة الألمانية الآتي ذكرها والملحق.

#### تاريخ بغداد.

الخطيب البغدادي. مطبعة السعادة سنة (١٣٤٩)هـ. والمصورة عنها. تاريخ التشريع الإسلامي.

محمد الخضري \_ مطبعة الاستقامة \_ الطبعة الرابعة (١٣٥٣هـ/ ١٩٣٤م).

#### تاريخ حكماء الإسلام.

ظهير الدين: أبو الحسن، علي بن زيد البيهقي المتوفى سنة (٥٦٥هـ). تاريخ دول الإسلام.

الحافظ الذهبي . مطبعة دائرة المعارف النظامية \_حيدر آباد (١٣٣٧)هـ . تاريخ الدعوة الإسماعيلية .

مصطفى غالب: من كتاب الاسماعيلية المحدثين نشر دار اليقظة العربية للتأليف والترجمة والنشر ـ سوريا ـ دمشق .

# تاريخ الفلسفة في الإسلام.

دي بور - جامعة أمستردام. ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريده. مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر (١٣٦٨هـ/١٩٤٨م). - الطبعة الثالثة.

تاريخ علماء بغداد \_ المسمى بـ«منتخب المختار» .

محمد بن رافع السلامي. المتوفى سنة (٧٧٤هـ) ت عباس العزاوي مطبعة الأهالي \_ بغداد \_ (١٣٥٧هـ/١٩٣٨م).

# تاريخ القضاء في الإسلام.

أحمد عبد المنعم البهي \_ مطبعة لجنة البيان (١٩٦٥)م.

تبصير المنتبه بتحرير المشتبه.

الحافظ ابن حجر \_ ت البجاوي والنجار \_ الدار المصرية للتأليف والترجمة \_ (١٣٨٦هـ/١٩٦٧م).

التحفة البهية في طبقات الشافعية.

الشرقاوي: عبدالله بن حجازي بن إبراهيم ـ المتوفى سنة(١٢٢٧)هـ. مخطوطة دار الكتب المصرية (٥٧٨) تاريخ.

تذكرة النوادر (من المخطوطات العربية).

مطبعة دائرة المعارف العثمانية \_ حيدر آباد \_ سنة (١٣٥٠)هـ.

تراث العرب العلمي (في الرياضيات والفلك).

قدري حافظ طوقان ـ دار القلم ـ القاهرة ـ الطبعة الثالثة (١٣٨٢هـ/١٩٦٣م).

التعريفات.

الجرجاني: علي بن محمد بن علي. المتوفى سنة (١٢٨هـ) المطبعة الوهبية - مصر - (١٢٨٣)هـ. وط الحلبي.

التفسير ورجاله.

محمد الفاضل بن عاشور ـ مجمع البحوث الإسلامية ـ الأزهر ـ الإرهر ـ ١٣٩٠هـ/١٩٧٠م).

التفسير والمفسرون.

محمد حسين الذهبي ـ مطبعة السعادة (١٣٨١هـ/١٩٦١م). الطبعة الأولى.

تهذيب التهذيب.

الحافظ ابن حجر. طبعة حيدر آباد الدكن سنة (١٣٢٧)هـ.

جامع التواريخ.

رشيد الدين، فضل الله الهمداني - الوزير المقتول سنة (٧١٨هـ). ترجمة محمد موسى هنداوي، ومحمد صادق نشأت وفؤاد عبد المعطي - عن الفارسية. نشر وزارة الثقافة والإرشاد في الجمهورية العربية المتحدة - الإقليم الجنوبي - مصر.

#### الجامع المختصر

ابن الساعي الخازن: أبوطالب، علي بن أنجب. المتوفى سنة (٣٧٤هـ). ت مصطفى جواد ـ المطبعة السريانية الكاثوليكية ـ بغداد سنة (١٣٥٣هـ/١٩٣٤م). جـ (٩) فقط.

حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة.

السيوطي. ت محمد أبو الفضل إبراهيم، مطبعة عيسى الحلبي -(١٣٨٧هـ/١٩٦٧م)، وطبعة مطبعة إدارة الوطن ـ مصر (١٢٩٩)هـ. الحكومة الإسلامية.

للإمام روح الله الخميني ـ طبعة مؤسسة الأعلى ـ بيروت.

حلية الأولياء وطبقات الأصفياء.

الحافظ أبو نعيم الأصفهاني. أحمد بن عبدالله بن أحمد. المتوفى سنة (٢٣٥٧هـ). الخانجي ومطبعة السعادة \_ مصر (١٣٥٧هـ/١٩٣٨م).

#### الحيوان.

الجاحظ - ت عبد السلام محمد هارون - الطبعة الشائشة . (۱۳۸۸هـ/۱۹۹۹م)، نسخة مصورة عنها بالأوفست - بيروت - دار. الكتاب العربي .

خلاصة تذهيب الكمال في أسماء الرجال.

صفي الدين، أحمد بن عبدالله الخزرجي الأنصاري. المطبعة الخيرية - الطبعة الأولى - سنة (١٣٢٢)هـ.

دائرة معارف القرن الرابع عشر (الهجري).

محمد فريد وجدي. المتوفى سنة (١٣٣٨هـ) مطبعة دائرة معارف القرن العشرين سنة (١٣٤٤هـ/١٩٢٤م.

الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة.

ابن حجر. ت محمد سيد جاد الحق ـ مطبعة المدني ـ مصر سنة (١٣٨٥هـ/١٩٦٦م). الطبعة الثانية.

دروس في الجهاد والرفض.

آية ألله الإمام الخميني (مجموعة نداءات وبيانات وفتاوي).

الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب.

ابن فرحون: برهان الدين، إبراهيم بن علي بن محمد. المتوفى سنة

(٩٩٩هـ). مطبعة السعادة \_ مصر (١٣٢٩)هـ.

الذيل على الروضتين أو (تراجم رجال القرنين السادس والسابع).

أبو شامة: شهاب الدين، محمد عبد الرحمن بن اسماعيل المتوفى سنة (٣٦٦هـ). نشر عزت العطار. الطبعة الأولى - (١٣٦٦هـ/١٩٤٧م). نشر عزت العطار. الرازى مفسراً.

محسن عبد الحميد - رسالة جامعية مقدمة إلى كلية الأداب/ جامعة القاهرة سنة (١٩٧٢)م.

#### الرسالة القشيرية.

القشيري: أبو القاسم، عبد الكريم بن هوازن. المتوفى سنة (١٤٦٥). نسخة مصورة بالأوفست عن طبعة بولاق سنة (١٢٩٠)هـ. مع شرحها لشيخ الإسلام ـ زكريا الأنصاري، وحاشية الشيخ العروسي.

روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات.

الخوانساري: محمد باقر الموسوي. طبعة طهران ـ الأولى (١٣٠٧)هـ. والثانية (١٣٦٧)هـ.

الروضة البهية فيما بين الأشاعرة والماتريدية.

أبو عذبة: الحسن بن عبد المحسن ـ من علماء القرن الثاني عشر الهجري مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية ـ حيدر آباد (١٣٢٢)هـ.

سلاجقة إيران والعراق.

عبد النعيم حسنين: طبع لجنة التأليف والترجمة (١٩٥٩)م.

السمط الثمين في مناقب أمهات المؤمنين.

محب الدين الطبري: أحمد بن عبدالله. المتوفى سنة (١٩٤٤هـ). المطبعة العلمية ـ حلب (١٣٤٦هـ/١٩٢٨م).

#### السهروردي.

سامى الكيالي ـ دار المعارف ـ مصر (١٩٥٥)م.

#### سيرة ابن هشام.

أبو محمد عبد الملك بن هشام بن أيوب. المتوفى سنة (٢١٨هـ). المطبوعة على هامش شرحها (الروض الأنف) للسهيلي ط. الجمالية بمصر سنة (١٣٣٢هـ/١٩١٤م). والمطبوعة منفردة بمطبعة الحلبي.

سير أعلام النبلاء.

الحافظ الذهبي. مصورة دار الكتب المصرية، عن أحمد الثالث ج

السيرة الحلبية، وبهامشها: السيرة النبوية والآثار المحمدية.

الأولى: لعلي بن برهان الدين الحلبي، والثانية لأحمد زيني وحلان طبعة إ بولاق (١٢٩٢)هـ.

#### سيرة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه):

أبو الفرج بن الجوزي: عبد الرحمن بن علي. المتوفى سنة (٩٧هـ). :

شذرات الذهب في أخبار من ذهب.

شرح الشفاء أو (نسيم الرياض في شرح شفاء القاضي عياض).

الخفاجي: شهاب الدين أحمد. المتوفى سنة (١٠٦٩هـ) المطبعة: العثمانية \_ تركيا \_ ١٣١٧هـ \_ ١٣١٧هـ.

#### شرح الشفاء.

علي القاري: علي بن محمد سلطان الهروي. المتوفى سنة (١٠١٤هـ) مطبعة در سعاد ت ـ تركيا سنة (١٣١٦)هـ.

### الشيعة وفنونَ الإسلام.

حسن الصدر. مطبعة العرفان \_ صيدا \_ لبنان \_ سنة (١٣٣١)هـ. -

صفة الصفوة.

أبو الفرج ابن الجوزي. مطبعة دار المعارف العثمانية ـ حيدر آباد سنة ١٣٥٦هـ.

#### ضبط الأعلام.

أحمد تيمور باشا. مطبعة عيسى الحلبي \_ الطبعة الأولى \_ (١٣٦٦هـ/١٩٤٧م).

طائفة الإسماعيلية (تاريخها، نظمها، عقائدها).

محمد كامل حسين \_ مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر (١٩٥٩)م. الطبقات الكيرى.

ابن سعد، دار بيروت للطباعة والنشر سنة (١٣٩٨هـ/١٩٨٧م). طبقات الحنابلة.

ابن أبي يعلى: أبو الحسين، محمد المتوفى سنة (٢٦هـ) مطبعة الاعتدال \_ دمشق \_ (١٣٥٠)هـ.

#### طبقات الشافعية الكبرى.

ابن السبكي ـ المطبعة الحسينية (١٣٧٤)هـ ـ وطبعة عيسى الحلبي بتحقيق الحلو والطناحي.

#### طبقات الشافعية.

أبو بكر، ابن هداية الله الحسيني. المتوفى سنة (١٠١٤هـ) مطبعة بغداد (١٣٥٦)هـ.

#### طبقات الشافعية.

ابن قاضي شهبة: تقي الدين، أبوبكر بن أحمد. المتوفى سنة (٨٥١هـ). مخطوطة دار الكتب (١٥٦٨).

طبقات الشافعية.

النووي \_ مخطوطة دار الكتب المصرية (١٠٢١).

طبقات الشافعية (العقد المذهب في طبقات حملة المذهب).

ابن الملقن الأندلسي: عمر بن علي. المتوفى سنة (٨٠٤هـ) مخطوطة دار الكتب المصرية (٧٩هـ) تاريخ.

#### طبقات الشافعية.

الإسنوي: جمال الدين عبد الرحيم. المتوفى سنة (٧٧٧هـ). ت عبدالله الجبوري. مطبعة الإرشاد\_ بغداد\_ (١٣٩٠هـ/١٩٧٠م).

#### طبقات فحول الشعراء.

ابن سلام \_ شرح محمود محمد شاكر \_ مطبعة دار المعارف \_ بمصر (١٩٥٢)م.

#### طبقات الفقهاء.

أبو اسحاق الشيرازي: إبراهيم بن علي بن يوسف. المتوفى سنة (٤٧٦هـ).

#### طبقات القراء (غاية النهاية).

الجزري: شمس الدين، أبو الخير، محمد بن محمد المتوفى سنة (٨٣٣هـ). مطبعة السعادة \_ مصر \_ (١٣٥١هـ/١٩٣٢)م.

#### طبقات المفسرين.

السيوطي \_ ليدن سنة (١٨٣٩)م وطهران سنة (١٩٦٠)م.

#### طبقات المفسرين.

شمس السدين الداودي: محمد بن علي. المتوفى سنة (٩٤٥هـ). مايكروفلم دار الكتب المصرية (٣٢) عن مخطوطة الدار (١٦٨) تاريخ والمطبوعة بمطبعة الاستقلال الكبرى بتحقيق علي محمد عمر. (١٣٩٧هـ/١٩٧٢م).

#### طبقات المفسرين.

الأودني أحمد بن محمد. مايكروفلم دار الكتب المصرية (٣٤٦٦) عن مخطوطة الدار (١٨٥٩) تاريخ طلعت.

#### طبقات النحويين واللغويين.

الزبيدي: أبو بكر محمد بن الحسن. المتوفى سنة (٣٧٩)هـ ت محمد أبو الفضل ـ الطبعة الأولى ـ نشر الخانجي ـ مصر سنة (١٣٧٣هـ/١٩٥٤م).

# طبقات النحاة واللُّغويين.

ابن قاضي شهبة. مصورة دار الكتب المصرية (١٩٩٨) عن مخطوطة ظاهرية دمشق (٤٣٨٠) تاريخ. والقطعة المطبوعة في النجف ت محسن غياض سنة (١٩٧٣).

#### ظهر الإسلام.

أحمد أمين. الطبعة الأولى مكتبة النهضة المصرية (١٩٥٥)م.

#### العبر في خبر من غبر.

الحافظ الذهبي. مطبعة حكومة الكويت (١٣٨٦هـ/١٩٦٦م).

#### عقد الجمان في تاريخ أهل الزمان.

العيني: أبو محمد، محمود بن أحمد. المتوفى سنة (٨٥٥هـ) نسخة ملفقة: بعضها مخطوط، وبعضها مصور. دار الكتب المصرية (١٥٨٤) تاريخ.

# عقود الجوهر في تراجم من لهم خمسون تصنيفاً فماثة فأكثر.

جميل العظم. المطبعة الأهلية \_ بيروت \_ (١٣٢٩)هـ.

#### علم التاريخ عند المسلمين.

فرانزر ونثال. ترجمة صالح أحمد العلي. نشر مكتبة المثنى \_ بغداد سنة (١٩٦٣)م.

عيون الأنباء في طبقات الأطباء.

الموفق ابن أبي أصيبعة: أحمد بن القاسم. المتوفى سنة (٦٦٨هـ) المطبعة الوهبية ـ الطبعة الأولى (١٢٩٩هـ/١٨٨٢م).

الغدير في الكتاب والسنة والأدب.

عبد الحسين. أحمد الأميني النجفي ط. دار الكتاب العربي - لبنان.

الغرة المنيفة في تحقيق مناقب الإمام أبي حنيفة.

الغـزنــوي: سراج الــدين، أبو حفص، عمر. المتوفى سنة (٧٧٣هـ). مطبعة السعادة سنة (١٣٧٠هـ/١٩٥٠م)

الفتح المبين في طبقات الأصوليين.

الشيخ عبدالله مصطفى المراغي. مطبعة أنصار السنة المحمدية سنة: المراعي. ١٣٦٦هـ المراعي.

فخر الدين الرازي، وآراؤه الكلامية والفلسفية.

محمد صالح الزركان. دار الفكر ـ بيروت. رسالة جامعية مقدمة إلى جامعة القاهرة سنة (١٩٦٣م).

فخر الدين الرازي، حياته وآثارهـ الإمام.

علي محمد حسن العماري \_ المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية \_ مصر \_ سنة (١٣٨٨هـ/ ١٩٦٩م).

#### الفهرست:

ابن النديم: أبو الفرج، محمد بن اسحاق. المتوفى سنة (٣٨٥هـ) . المطبعة الرحمانية سنة (١٣٤٨)هـ.

فهارس المكتبات العربية والأجنبية ـ التي استخدمناها في تقصي كتب الإمام الرازى ـ وهى كثيرة.

الفوائد البهية في تراجم الحنفية.

وبهامشها: التعليقات السنية على الفوائد البهية كلاهما من تأليف محمد عبد الحي اللكنوي الهندي. مطبعة السعادة سنة (١٣٢٤)هـ.

فوات الوفيات.

الكتبي: محمد بن شاكر بن أحمد. المتوفى سنة (٧٦٤هـ). طبعة بولاق سنة (١٢٨٣هـ).

الفيلسوف المفترى عليه (ابن رشد).

محمود قاسم \_ مطبعة مخيمر \_ القاهرة .

قلادة النحر في وفيات أعيان الدهر.

ابن أبي مخرمة: الطيب بن عبدالله بن أحمد. المتوفى سنة (٩٤٧هـ). مخطوطة دار الكتب المصرية (١٦٧) تاريخ.

الكامل (في التاريخ).

ابن الأثير. المطبعة العامرة \_ مصر \_ سنة (١٢٩٠)هـ.

الكتاب المقدس - العهد القديم (التوارة، والعهد الجديد الإنجيل).

مطبعة عنتر ـ القاهرة سنة (١٩٦٥م).

كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون.

حاجي خليفة: مصطفى عبدالله. مطبعة وكالة المعارف ـ استامبول سنة (١٣٦٠هـ/١٩٤١م). مع ذيله: «إيضاح المكنون» لإسماعيل البغدادي.

اللؤلؤ المنظوم في مبادىء العلوم.

الشيخ محمد أبو عليان. المطبعة الحسينية \_ مصر \_ سنة (١٣٢٥)هـ. اللباب في تهذيب الأنساب.

ابن الأثير. نشر مكتبة القدسي سنة (١٣٥٧)هـ.

لسان الميزان.

مؤلفات ابن سينا.

جورج شحاتة قنواتي. مطبعة دار المعارف ـ مصر ـ (١٩٥٠)م.

مؤلفات الغزالي.

عبد الرحمن بدوي. المجلس الأعلى لرعاية الفنون والأداب \_ القاهرة سنة ( ١٣٨٠ هـ / ١٩٦١ م ) .

المجددون في الإسلام من القرن الأول إلى الرابع عشر.

. عبد المتعال الصعيدي . طبع دار الحمامي ـ القاهرة .

مجموعة الرسائل المنيرية.

المطبعة العربية \_ القاهرة سنة (١٣٤٣)هـ.

مجموعة الرسائل الكبرى.

تقي الدين ابن تيمية. مطبعة محمد علي صبيح سنة (١٩٦٦هـ/١٩٦٦م).

مذكرة في تاريخ التشريع الإسلامي.

الشيخان: محمد علي السايس، وعبد الرحمن تاج. مطبعة وادي الملوك سنة (١٣٥٧هـ/١٩٣٤م).

مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع.

صفي الدين: عبد المؤمن بن عبد الحق البغدادي. المتوفى سنة (٧٣٩هـ). طبع عيسى الحلبي سنة (١٣٧٣هـ/١٩٥٤م).

مرآة الجنان وعبرة اليقظان.

اليافعي: عبدالله بن أسعد بن علي . المتوفى سنة مصورة مؤسسة الأعلمي

بالأوفست سنة (١٩٧٠)م عن طبعة حيدر آباد سنة (١٣٣٨)هـ.

مرآة الزمان في تاريخ الأعيان.

سبط بن الجوزي: شمس الدين، أبو المظفر، يوسف بن قزأوغلي. المتوفى سنة (٣٠٤هـ) مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية حيدر آباد \_ (١٣٧٠هـ/١٩٥١م).

معجم الأدياء.

الحموي: شهاب الدين، أبو عبدالله، ياقوت بن عبدالله المتوفى سنة (١٩٢٧هـ).

معجم الأطباء (ذيل عيون الأنباء).

الدكتور أحمد عيسى. مطبعة فتح الله الياس ـ القاهرة سنة (١٣٦١هـ/١٩٤٢م).

معجم البلدان.

الحموى: مطبعة السعادة ـ القاهرة سنة (١٢٢٢)هـ.

معجم المؤلفين.

عمر رضا كحالة. مطبعة الترقى ـ دمشق سٰنة (١٣٨٠هـ/١٩٦٠م).

معجم المطبوعات العربية والمعربة.

يوسف اليان سركيس ـ طبع مصر.

معدن الجواهر بتاريخ البصرة والجزائر.

نعمان بن محمد بن العراق ـ ت د. محمد حميدالله. ط مجمع البحوث الإسلامية، إسلام آباد، باكستان (١٣٩٣هـ/١٩٧٣م).

مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم.

طاش كبري زادة. أحمد بن مصطفى بن خليل. المتوفى سنة (٩٦٨)هـ. ت كامل بكري، وعبد الوهاب أبو النور. مطبعة الاستقلال الكبرى مصر ـ سنة (١٩٦٨)م.

مقدمة ابن خلدون.

ت علي عبد الواحد وافي . نشر لجنة البيان العربي ـ القاهرة (١٩٦٨)م . الطبعة الثانية .

مكاتيب الرسول.

آية الله حسين على منتظري. ط طهران.

مناقب الإمام الشافعي.

البيهةي: أبو بكر، أحمد بن الحسين بن علي. المتوفى سنة (١٩٥٨هـ) ت أحمد صقر مطبعة دار التراث مصر مسنة (١٣٩١هـ/١٩٧١م). الطبعة الأولى.

المنتظم (في تاريخ الملوك والأمم).

ابن الجوزي: أبو الفرج، عبد الرحمن بن علي بن محمد المتوفى سنة (١٢٥٩)هـ. (٩٩٥هـ). مطبعة دائرة المعارف العثمانية \_حيدر آباد سنة (١٢٥٩)هـ.

المواهب اللدنية بالمنح المحمدية.

القسطلاني: أحمد بن محمد بن أبي بكر الخطيب. المتوفى سنة (٩٢٢هـ). طبع القاهرة سنة (١٢٨١)هـ.

ميزان الاعتدال في نقد الرجال.

الحافظ الذهبي. ت على محمد البحاوي \_ مطبعة عيسى الحلبي سنة (١٣٨٢هـ/١٩٦٢م).

النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة.

ابن تغري بردي: جمال الدين، أبو المحاسن، يوسف المتوفى سنة (١٣٥٥هـ/١٩٢٦م).

هدية العارفين (في أسماء المؤلفين وآثار المصنفين).

إسماعيل البغدادي . المتوفى سنة (١٢٢٩)هـ طبع استامبول (١٩٥٥)م .

#### الوافي بالوفيات.

الصفدي: صلاح الدين، خليل بن أيبك. المتوفى سنة (٧٦٤هـ). نشر فرانز شتايز ـ بفيسبادن سنة (١٣٨١هـ/١٩٦١م).

#### الوشيعة في نقد عقائد الشيعة.

الشيخ موسى جار الله. نشر الرابطة العلمية ـ النجف ـ العراق سنة (١٣٥٢هـ/١٩٢٥م).

#### وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان.

ابن خلكان: أبو العباس، أحمد بن محمد بن ابراهيم المتوفى سنة (٦٨٩هـ). نسخة ملفقة: جزؤها الأول مطبوع في دار الطباعة الأميرية المصرية سنة (١٢٧٥هـ). والجزء الثاني مطبوع بالميمنية بمصر سنة (١٢١٠)هـ.

#### نظرة عامة في تاريخ الفقه الاسلامي.

علي حسن عبد القادر. الطبعة الثانية \_ مصر \_ (١٩٥٩م).

النصيحة الذهبية لشيخ الاسلام بن تيمية.

الحافظ الذهبي. ملحقة بكتاب (بيان زغل العلم والطلب).

|   | T                                     |  |    |   |  |
|---|---------------------------------------|--|----|---|--|
|   | •                                     |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    | • |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  | ). |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   | :                                     |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    | • |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    | • |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   | I<br>f                                |  |    |   |  |
| · | •                                     |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   | 1 .                                   |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   | ,                                     |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   | !                                     |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   | !                                     |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    | · |  |
|   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |
|   |                                       |  |    |   |  |

# خايتتكة

# يسمِ اللَّهِ الزَّكُمَٰىٰ الزَّكِيامِ مِ

أما بعد حمد الله وتعظيمه ، والصلاة والتسليم على نبية وخليله وعلى آله الطيبين وأصحابه الطاهرين ـ فبفضل من الله تعالى ، وتوفيق منه ـ جل جلاله ـ قد فرغنا من تحقيق كتاب «المحصول في علم أصول الفقه» وتصحيحه والتعليق عليه وإيضاحه وتنسيقه ، وهو الموسوعة الأصولية للإمام الأجل فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي .

وإنّا لنرجو أن نكون بعملنا هذا قد أدّينا بعض الواجب، وأرضينا الباري تعالى، وخدمنا شريعتنا الغرّاء، وقدمنا لطلابها قواعد أصوليّة جامعة، جيّدة العرض، حسنة التنسيق، قويمة النصّ، مرتبطة بأصولها، مهيمنة على فروعها ومختصراتها، بيّنة العبارات، متينة الموضوعات.

ومع ما بذلنا من الجهد وتحمّلنا من الكدّ فإنّه قد وقعت في الكتاب هنات هينات، وأخطاء في أغلب المواضع بيّنات، فالنقص من طبيعة البشر، والكمال لخالق البشر، فمن ابتغاه من عامّة خلقه فقد غرته نفسه، وطلب ما ليس من شأنه.

ولذلك فقد رأينا أن نستدرك بعض ما فات، ونصوب بعض ما وقع من خطأ أو حدث عن سهو أو نسيان: عملاً بقول الإمام الشافعي \_ رضي الله عنه \_: «إذا رأيتم الكتاب فيه الحاق واصلاح فاشهدوا له بالصحة».

وقال أبو العباس المبرّد: «الناس يلحقهم السهو والغلط فإذا غلطوا فرجعوا فكأن لم يغلطوا، وإذا أقاموا على الغلط بعد أن تبين لهم كانوا جهّالًا كذّابين».

على أنَّ عملنا هذا عمل خطير، وجهد كبير لا يقدر خطورته، ولا يدرك مدي

صعوبته إلا امرؤ قدّر له أن يزاول مثله، أو يجهد بنحوه. لا يعسرف السشوق إلا من يكابسده

ولا الصبابة إلا من يعانيها

فإذا أضيف لخطورة العمل كثرة المشاغل، ووفرة المشاكل، وضيق الوقت، وتشتت الذهن، وكون هذا العمل أول عمل من نوعه نقوم به، فلم يسبق لنا تحقيق كتاب قبله، فإننا نستطيع أن نظمئن إلى أن إعذار الكرام على طرف الثمام.

ومهما يكن من أمر فإننا لنرجو أن تكون الأخطاء محدودة، والهفوات معدودة؛ فإن الجواد قد يكبو، وإن الصارم قد ينبو، وإنّ النار قد تخبو، وإنّ الانسان محل النسيان، «وإنّ الحسنات يذهبن السيئآت».

ومن ذا الدي ترضى سجاياه كلها

كفى المرء نبلًا أن تعد معايب

# الفهرست النفصيل للموضوعات الجيزؤ الأوك

أوراق مصورة عن أوائل أو أواخر بعض نسخ المحصول.

الخطية

10-0/1 مقدمة تحفة المحصول 14/1 أهمية علم أصول الفقه YV/1 أهمية كتاب «البرهان» لإمام الحرمين الجويني، وكتاب «المستصفى» لحجة الإسلام الغزالي (من كتاب أهل السنة)، وكتاب والعهد، للقاضي عبد الجبار الهمداني، وكتاب «المعتمد» لأبي الحسين البصري (من كتب المعتزلة) \_ بعد كتاب «الرسالة» للإمام الشافعي \_ رضى الله عنه \_ واهتمام الإمام فخر الدين الرازي بهذه الكتب الأربعة، وتأليفه «المحصول» على ضوئها، ليكون جامعاً لما فيها من مسائل الأصول المختلفة، مع إضافة أشياء مهمة مفيدة YA/1 YA/1 ترجمة الفخر الرازي، والتعريف بكتابه «المحصول» الكلام على عصر الفخر الرازي، أو النصف الثاني من القرن السادس الهجري إلى أوائل السابع 1//1 الكلام على أهمية مدينة «الري»، وسبب انتقال الإمام اللغوي أبي الحسن بن فارس الرازي من مذهب الشافعي، إلى مذهب مالك 4./1 ترجمة أبي الحسين بن فارس ٧٠ ـه/١ الكلام على سلسلة نسب الفخر الرازي، وبيان كنيته، ونسبه الخمس: الرازي، والطبرستاني، والقرشي، والتيمي، والبكري 41/1

| اكانت هذه النسبة قياسيّة، أوغير      | بيان أن «الـرازي» نسبـة إلى مدينـة «الريّ»، وبيان ما إذا   |
|--------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                      | قياسية. الترجمة لطائفة من المحدثين والأطباء اشتهروا        |
| 4                                    | بيان أنَّ «الـطبرستانيَّ» نسبة إلى مدينة «طبرستان» التي تـ |
| W1-2/1                               | سبب نسبة الفخر إليها                                       |
| على أنّه عربيٌّ قرشيٌّ والردُّعلى    | بيان أنَّ معظم الـذين ترجموا للفخر الرازيِّ قد نصّوا       |
| :                                    | من زعم غير ذلك.                                            |
| رضي الله عنه: ١/هـ ٣٧                | بيان أن «التيمي» نسبة إلى وتيم قريش»: قبيلة الصديق         |
|                                      | بيان أن «البكري» نسبة إلى أبي بكر الصديق ـ رضي ا           |
|                                      | الكــلام على أن الفخــر الــرازي قد ولــد ـ على اا         |
| YY/:1                                | (-> 0 \$ \$ )                                              |
| TY_A/1                               | بيان مرجوحيّة القول بأنّ الفخر ولد سنة (٥٤٣)               |
| ين عمر بن أحمد) كان أحد كبار         | الكلام على نشأة الفخر الرازي، وأن والده (ضياء الد          |
|                                      | الشافعية، وكان خطيب «الرّي» وعالمها وصاحب                  |
| A.*                                  | الفخر في حجره حتى توفي ـ رحمه الله ـ سنة (٥٥٩ هـ           |
|                                      | بيان شغف الفخر الرازي بالعلم، وانكبابه على التحصر          |
| TE/1.                                | الكلام حتى حفظ اثنتي عشرة ألف ورقة                         |
| WE/1                                 | الكلام على نظرة الفخر الرازي للعلوم المختلفة               |
| والأشاعرة إيّاه بـ «الإمام» وأنه كان | بيان سبب تلقيب أصحاب الفخر الرازي ـ من الشافعيّة           |
| 40/1                                 | يدعى في «هراة» ب: «شيخ الإسلام»                            |
| ـة _ في كتب الأصول والكلام           | بيان أنَّ المراد بكلمة والإمام، إذا وردت مطلق              |
| . TO_A/1                             | الفخرالرازي                                                |
| TO_A/1                               | الكلام على مدينة «هراة»                                    |
| له ـ تعالى ـ للفخر الرازي، وأنه ـ    | ذكر الأشياء العلمية والعقليَّة الخمسة، التي جمعها الا      |
| 40/1                                 | رحمه الله _ قد ترك مؤلفات وآثار علميّة تشهد له بذلك        |
|                                      | بيان أنَّ الفخر الرازيِّ فقيه شافعيٌّ، وإمام أصوليٌّ من أ  |
|                                      |                                                            |
| كتابه البصير النافد لا المفلد        | بيان أنَّ الفخر السرازيِّ يكتب في أصول الفقه،              |

| 41/1                | التابع                                                                |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| لمحصول»، عن         | بيان أهم المسزايا العلمية التي امتاز بها الفخر الرازي في ١٥           |
| <b>41/1</b>         | صنوه سيف الدين الأمدي في والأحكام؛                                    |
| لفة ۲۷/۱            | الكلام على مصنفات الإمام فخر الدين الرازي، وآثاره العلمية المختا      |
| ۳۸/۱                | الكلام على مصنفات الفخر الأصولية والجدلية، عدا «المحصول»              |
| ۳۸/۱                | الكلام على كتاب «ابطال القياس» للفخر                                  |
| ۳۸/۱                | بيان الخلاف في عنوان هذا الكتاب                                       |
| فزعم: أن الفخر      | بيان أن بعض الكتاب المحدثين قد تأثر بظاهر عنوان هذا الكتاب،           |
| 44/1                | الرازي قد أنكر حجية القياس                                            |
| 44/1                | رد المحقق ـ بإفاضة وتوسع ـ على هذا الزعم                              |
| المفقودة ٢/١        | الكلام على كتاب ﴿إحكامُ الأحكامِ للفخر، وبيان من ذكره، وأنه من كتبه   |
| کان وجوده ۲/۳۱      | الكلام على كتاب «الجدل؛ للفخر، وبيان من ذكره والخلاف في اسمه، وم      |
| بيل العظم في كتاب   | الكلام على كتاب ورد الجدل، للفخر، وبيان أنه قد انفرد بذكره الأستاذ جه |
| 1/43                | (عقود الجوهر » ص (١٥٢)                                                |
|                     | الكلام على كتاب «الطريقة في الجدل» للفخر، وبيان من ذكره               |
| 1/73                | مع الخلاف في اسمه                                                     |
| 1 / 43              | الكلام على كتاب «الطريقة العلائية في الخلاف» للفخر، وبيان من ذكره     |
| ر جوتا (۹۸۰) انفرد  | الكلام على كتاب «عشرة آلاف نكتة في الجدل» للفخر، وبيان أن فهرس        |
| 11/3                | بذكره                                                                 |
| 1133                | تصريح المحقق بشكه في أن الفخر قد أكثر من التأليف في علم الجدل         |
| ، أن صاحب «هدية     | الكلام على كتاب والمحصَّل في أصول الفقه، المنسوب للفخر، وبيان         |
| ، أو تصحيف عن       | العارفين، (٢/ ١٨٠) قد انـفـرد بذكـره، وتـجــويز أنــه وهـم منــه،     |
| 1133                | «المحصول »                                                            |
| وبیان من ذکرہ، مع   | الكلام على كتاب والمعالم في أصول الفقه (أو: في الأصلين)، للفخر،       |
| حه لابن التلمساني   | ذكر جماعية ممن اهتموا بشرحه، وبيان أماكن وجودها، ومكان وجود شر        |
| 1/33                | المتوفى سنة (٦٤٤ هـ)                                                  |
| یان من ذکره منسو بأ | الكلام على كتاب والمنتخب، أو ومنتخب المحصول، المنسوب للفخر وب         |

|    | ه، وأن العلمـــاء ــ قديمـــاً ــ قد اختلفـوا في أنــه هو أو بعض تلامــذتــه المؤلف له، أو أن ــــ | إلي |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|    | خسر لم يتمــه وأكمله غيره. مع ذكــر أمـاكن وجـوده، وأن بعض المحققين ــ كالقــاضي                   | الف |
|    | بضاوي المتوفى سنة (٦٨٥) أو (٦٩١) ـ قد شرحه                                                         | الب |
|    | نلام على كتاب «النهاية البهائية»، في المباحث القياسية للفخر، وبيان أن الصلاح الصفدي                |     |
|    | ذكره في «الوافي» (٤ /٣٥٥)، وأن الأصفهاني قد أكثر من ذكره أو الإشارة إليه،                          | قد  |
|    | ، كتبابيه شرح المحصول. وتجنويز أنبه المعنيّ بقول الفخير ـ في «المعالم»: (١١٩)،                     |     |
|    | ننا كتاب مفرد في القياس، فمن أراد الاستقصاء في القياس فليرجع إليه ٢٧/١                             |     |
|    | صيل الكلام عن كتاب «المحصول في علم أصول الفقه» بخصوصه ١/٤٧                                         | تف  |
|    | ان أن «المجْصول» هو أهم كتب الفخر الأصوليَّة، بل وأهم كتاب أصوليّ ظهر منذ أن فرغ الفخر             | بيا |
|    | تاليفه، سنة (٥٧٥ هـ)، إلى هذا العصر                                                                |     |
|    | كلام على تسمية هذا الكتاب، واختلاف العبارات في ترجمة عنوانه والرد على كلام للقرافي                 | _   |
|    | ىلق بدلك                                                                                           |     |
|    | ان المؤرخين الذين ذكروا كتاب المحصول، وأن كل المترجمين للفخر قد ذكروه ١٠٠١                         | بيا |
|    | ن المصادر التي استمد منها الفخر كتاب والمحصول،، وأنها أهم الكتب الأصولية بعد كتاب                  |     |
|    | السرســـالــــة» للشـــافعي وغيره من كتبـــه الأصــولية، وأن الفخــر كان يحفظ عن ظهــز قلب         |     |
|    | ابي «المعتمد» لأبي الحسين البصري، و «المستصفى» لأبي حامد الغزالي (١/١٥                             | کت  |
|    | كلام على شروح المحصول المحصول                                                                      | Ü   |
| :  | كلام على شرح شمس الدين الأصفهاني                                                                   | Ĵ١  |
|    | كلام على شرح شهاب الدين القرافي ١٠٥٠ ١                                                             |     |
|    | ان أن القرافيّ قد ذكر: أن للنقشوانيّ شرحاً على المحصول مع تصريح المحقق بأنه لم                     | بیا |
|    | يتطع الاهتداء إليه                                                                                 | m.  |
|    | كلام عن بعض المعلقين على «المحصول» وبيان أن صاحب «كشف الظنون» قد ذكر: أن لكل                       | 31  |
|    | ن أحمد بن عثمان الجوزجاني، المتوفي سنة (٧٤٤ هـ)، وعز الدين عبد الحميد بن                           |     |
| ). | ـة الله المـدايني المعتزلي (الشهير بابن أبي الحديد، المتوفى سنة ١٥٥ هـ) تعليقة عليه.               | ه.  |
|    | ن القرافي نسب لابن يونس الموصلي تعليقة عليه أيضاً ٥٣/١                                             | وا  |
|    | بويز المحقق أن يكون «ابن يونس» هو: عماد الدين محمد بن يونس بن محمد المتوفى سنة                     | ت   |
|    | ١٠/هـ)، المترجم له في طبقات ابن السبكي: (٥/٥): الطبعة الأولى) ١/هـ٣٥                               | (۱  |
|    | كلام على أهم مختصرات المحصول                                                                       |     |
| ,  | علام ما عول بريا و في بريال بريالة في أما تا الله أم                                               |     |

.

الكــــلام على كتـــاب «الحـــاصـــل من المحصـول»، لتــاج الــدين الأرمــوي المتــوفي سنــة 08/1 الكلام على كتاب آخر اسمه - أيضاً -: «الحاصل من المحصول»، قد ذكر القرافي في الشرح: أنه لضياء الدين حسين، وأنه أكمل فيه كتاب «المنتخب» 01/1 والكلام على كتاب «التحصيل» من المحصول، لسراج الدين الأرموي المتوفى سنة (٦٨٧ هـ)، وشرحه وحل عقد التحصيل، لبدر الدين التسترى المتوفى سنة (٧٣٧ هـ) 01/1 الكلام على كتاب وتنقيح الفصول، في اختصار المحصول، للشهاب القرافي 00/1 الكلام على كتاب «تنقيح المحصول»، لأمين الدين التبريزي (مظفر بن محمد الشافعي، 00/1 المتوفى سنة (٦٢١ هـ). بيان أن صاحب «كشف الظنون»، قد ذكر: أن للمحصول مختصرات أخرى: كمختصر تاج البدين المتوصلي (عبيد البرحيم بن محمد الشافعي، المتوفي سنة (١٧١هـ)، ومختصر محيى الدين (أو نجم الدين) الطوفي (سليمان بن عبد القوي الحنبلي، المتوفي سنة (٧١٠ هـ)، ومختصر علاء الدين الباجي (على بن محمد بن خطاب الشافعي، المغربي ثم المصري المتوفى سنة (١١٤ هـ) 00/1 بيان أن صاحب «كشف الطنون» قد ذكر: أن شمس الدين الجزري (محمد بن يوسف الشافعي، المتوفى سنة (٧١١ أو ٧١٦ هـ)، كتب أجوبته من المسائل على المحصول. وتجويز المحقق 07/1 أنه يريد أجوبته عما يكون قد أورد على بعض مسائله بيان أن صاحب «روضات الجنات» قد نسب للشيخ مجد الدين ابن دقيق العيد (القشيري المالكي والشافعي) مختصراً جيداً للمحصول، وتصريح المحقق بعدم استطاعته 07-0/1 التحقق من هذا ذكر بعض الكتب التي ترجمت للشمس الجزري 07-0/1 ذكر نسخ المحصول الخطية الموجودة في مختلف خزانات البلدان الشرقية والغربية، والتي بلغت ـ باستقراء المحقق وتتبعه ـ اثنتين وعشرين نسخة. وأن منها الكامل ومنها الناقص، وأن منها ما كتب بخط ناسخ واحد وما كتب بخط ناسخين (أو لفق من نسختين)، وأن منها ما فصل الجزء الأول من الكتاب فيه عن الجزء الثاني، ومنها ما أدمج فيه المجلدان (أو الجزءان) من غير فاصل ١ / ٥٦ بيان نسخ المحصول التي اختارها المحقق للتحقيق، والتي بلغت ستاً: للجزء الأول (نسختين كاملتين بدار الكتب المصرية، وقطعة من الجزء الأول موجودة فيها، ونسخة بمكتبة أحمد الثالث في استانبول، ونسخة بالمكتبة الأحمدية في حلب، ونسخة مصورة عن نسخة بمكتبة الجامع الكبير في صنعاء)، مع الكلام عنها بالتفصيل من ساثر النواحي المطلوبة 04/1

الكلام على أهمية تحقيق الكتب العلمية والأدبية، وبيان أنه علم مهم: له قواعده وأصوله، وأهدافه وغاياته وغاياته بيان أن قواعد التحقيق وأصوله أقرب ما تكون إلى علمي الحديث (دراية ورواية)، وأن السلف قد تساهلوا فيه أو لم يهتموا به: لانتشار العدالة، والأمانة في نقل العلم، والقدرة الفائقة على الضبط

بيان أن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ هو أول من سن قاعدة المقابلة 77/1 رد المحقق \_ بإسهاب \_ على من ظن: أن التحقيق علم استأثر المستشرقون الغربيون بفضيلة تأسيسه، وأنه ظهر مع بدء النهضة الأوربية، وأن على أيدي هؤلاء ظهرت قواعده 71/1 بيان أن الحاجة إلى التحقيق يشتد اتضاحها: إذا أدركنا أنه بغيره يصعب علينا - في الغالب - إثبات نسبة الكتاب لصاحبه، ويصعب التأكد من أن هذا الكتاب (المنسوخ) هو على حقيقته وقت أن كتبه مؤلفه مع بيان أن أهمية التحقيق العلمي الأمين لبعض الكتب المهمة، لا تقل أهمية عن 14/1 قيمة الكتاب ذاته 74/1 بيان المحقق - في إفاضة - حاجة كتاب «المحصول» إلى التحقيق المشار إليه إثبات وصية الفخر الرازي: في مرض موته سنة (٢٠٦ هـ)، وهي وصية جليلة قيمة ذات فائدة 14/1 بالغة، رأى المحقق أن تكون مسك الختام لأهم مباحث مقدمة التحقيق ٧٠/١ الكلام على تاريخ وفاة الفخر الرازي، ومكانها، وسببها بيان أن الفخر عاش آخر حياته في مدينة «هراة»، وأنه سكن فيها الدار التي أهداها له السلطان V./1 «خوارزم شاه» بيان أن مصادر ترجمة الفخر، متفقة على أن وفاته \_ رحمه الله \_ كانت سنة (٢٠٦ هـ)، وإن V1/1 . اختلفت في تحديد يوم وشهر وفاته V1/1 شرح منهج المحقق في تحقيق المحصول

\*\*\* \*\*\* \*\*\*

# مخنوبات المحصول للف تخزالتًازي

أ\_ الكلام في المقدمات الأصول التي تبحث قبل المقصود، وقد تضمن عشرة فصول ٢١٩/٧٦/١

#### الفصل الأول

في تفسير أصول الفقه، وشرح حقيقته: (١/٧٨). الإشارة إلى ما يتوقف عليه فهم معناه الإضافي، وبيان أن «المركب» لا يمكن أن يعلم إلَّا بعد العلم بمفرداته **VA/1** VA/1 بيان أن معنى كلمة «الأصل»: «المحتاج إليه» VA/1 بيان أن معنى كلمة «الفقه» في أصل اللغة: «فهم غرض المتكلم من كلامه بيان أنه لا يصح الاعتراض على هذا التعريف: «بـأن الفقـه ظني، فكيف يجعـل علمـاً **VA/1** V4/1 شرح تعريف «الفقه» في الاصطلاح الشرعي A+/1 التصريح بأن إضافة اسم المعنى تفيد اختصاص المضاف بالمضاف إليه البيان أن «أصول الفقه - بالمعنى اللقبي -: «مجموع طرق الفقه على سبيل 1./1 الإجمال . . . » A+/1 شرح تعريف أصول الفقه بهذا المعنى

# الفصل الثاني

في بيان ما يحتاج إليه وأصول الفقه» من المقدمات بيان أنه يلزم من كون أصول: ومجموع طرق الفقه»، تعريف مفهومات الفاظ والعلم» و والظن» و والنظر» و والنظر» و والحكم الشرعي» معرف المبادىء الجزئية لا يبرهن عليها في نفس العلوم» ١ / ٨٢

#### الفصل الثالث

| <b>14/1</b>         | في تحديد كل من «العلم» و «الظن»                                            |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| A <b>*</b> /4.      | بيان أن هذا المقصود إنما يتحقق ببحثين                                      |
| ى أمىن من نجهات     | البحث الأول عبارة عن تقسيم «التصديق» (أو حكم الدهن بأمر عا                 |
| AT/1                | مختلفة                                                                     |
| AE/1                | البحث الثاني: بيان وأنه ليس يجب أن يكون كل تصور مكتسباً»                   |
| في تحديد «العلم»،   | بيان أن الفخر الرازي قد ذكر في «المحصَّل» (ص٣٩) اختلاف العلماء.            |
| ف الفخر له بأنه:    | وصرح بالحد المختار عنده، وأن العضد في «المواقف» نقل تعري                   |
| سره في «المباحث     | «اعتقاد جازم مطابق لموجب»، وارتضاه في الجملة. وأن الفخر قد ف               |
| نده ورستمه ۱ /هـ ۸۳ | المشرقية ، بأنه «حالة نفسية يجدها الحي من نفسه » ، وصرح بتعذر ح            |
| A0/1                | تدليل الفخر الرازي على «أن العلم بحقيقة العلم ضروري»                       |
| لأحد مجوّزين        | تصريح الفخر بأن العبارة المحررة في تعريف «الظن» هي: تغليب                  |
| ۸0/j\               | ظاهري التجويز، :                                                           |
| A3/1                | بيان أن «الظن» إن كان مطابقاً للمظنون: كان ظناً صادقاً، وإلَّا: كان كاذباً |
| معتقد: كان «غلماً»  | بيان أن اعتقـاد رجحان الوقوع (مع عدم تجويز اللاوقوع) إن كان مطابقاً لل     |
| <b>^3/</b> 3        | أو «تقليداً»، وإلاً: كان «جهلًا مركباً»                                    |
| t                   | ·                                                                          |

#### الفصل الرابع

في بيان حقيقة والنظر» و «الدليل» و «الامارة بيان أن «النظر»: ترتيب تصديقات في الذهن، ليتوصل إلى تصديقات أخرى. مع تبيين المراد من والتصديق» تقسيم «التصديقات» (التي هي الوسائل) من جهات عدة. ١/هـ ٨٧ التنبيه على بعض المراجع التي ذكرت تعاريف طائفة من العلماء للنظر المدليل»: ما يوصل بصحيح النظر فيه إلى «العلم» المدليل»: ما يوصل بصحيح النظر فيه إلى «العلم» المرابع التنبية على أن التفرقة بين «الدليل» و «الامارة» خلاف ما جرى عليه جمهور الأصوليين. مع الإحالة على تعريف «الفخر» لهما - أيضاً - في «المحصّل» المحصر المرابع الم

#### القصل الخامس

| ۸٩/١   | في تعريف: «والحكم الشرعي» وشرح حقيقته، ودفع الاعتراضات الواردة عليه               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| كلفين، | تعّريف الأصحاب ـ من الأشاعرة والشّافعية ـ الحكم : بأنه «الخطاب المتعلق بأفعال الم |
| ۸٩/١   | بالاقتضاء أو التخيير». مما لا يصدق إلاّ على ما يسمى: بـ «الحكم التكليفي»          |
| ۸٩/١   | بيان ما يتناوله كل من «الاقتضاء» و «التخيير»، من أقسام الحكم                      |
| محاب   | تقسرير اعتىراضات أربعـة وردت (من قبـل المعتــزلــة ومن إليهم) على تعــريف الأو    |
| /\PA   | للحكم                                                                             |
| 1./1   | تقرير الاعتراض الأول (من أنه تعريف بالمباين)، وتوجيهه وبيان منشئه                 |
| 1./1   | تقرير الاعتراض الثاني (من أنه لا يشمل الحكم الوضعي بأقسامه الخمسة                 |
| ۱۰/۱   | تقرير الاعتراض الثالث (من أنه لا يشمل الخطابات التي تعلقت بغير فعل المكلف         |
| 11/10  | تقرير الاعتراض الرابع (من أنه مشتمل على كلمة «أو» المفيدة للشك، والمنافية للحد    |
| 11/1   | الأجوبة عن هذه الاعتراضات الأربعة                                                 |
| 11/1   | الجواب عن الاعتراض الأول                                                          |
| 11/1   | الجواب عن الاعتراض الثاني                                                         |
| 14/1   | الجواب عن الاعتراض الثالث                                                         |
| 17/1   | الجواب عن الاعتراض الرابع                                                         |

#### \* \* \* \*

# القصل السادس

في تقسيمات الأحكام الشرعية أو متعلقاتها، من وجوه عدة، وهي ستة الحكام الشرعية أو متعلقاتها،

# التقسيم الأول

تقسيم خطاب الله المتعلق بشيء: إلى طلب جازم، وطلب غير جازم المتعلق بشيء: إلى طلب جازم، وطلب غير جازم التحريم والندب بيان أن هذا التقسيم يصدق على الأحكام التكليفية الخمسة (الإيجاب والتحريم والندب والكراهة والإباحة.
التصريح بأن هذا التقسيم قد أظهر ماهية كل حكم من هذه الأحكام الخمسة (١/٩٣ تعريف متعلقات الحكم التكليفي الخمسة، بالحدد. مع الإحالة على «الإبهاج»: ١/هـ ١٤ للسبكي

| 48_4/1             | بيان أن الفخر الرازي قد اكتفى عن تعريفها، بتعريف الأحكام نفسها          |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| لحرام، والندب،     | تعرض الفخر الرازي لحدود متعلقات الحكم التكليفي (الواجب والمحظور أو ال   |
| 90/1               | والمكروه، والمباح)، وتبيين أسمائها المختلفة                             |
| ريحه بأنه سيأتي    | تقرير الفخر اعتراضاً بأنَّ هذا التعريف يشمل «السنة» (أو: المندوب وتص    |
| 17/1               | جوابه                                                                   |
| مية والأشباعـرة ــ | بيان بعض الأسماء المسرادفة للواجب، وأنه لا فرق بينه ـ عنـد الشـاف       |
| 44/1               | ويين «الفرض»                                                            |
| واسم «الواجب»      | تخصيص الحنفية (أو الماتنريدية) اسم «الفرض» بما عرف وجوبه بدليل قاطع،    |
| 17/1:              | بما عرف وجوبه بدليل مظنون                                               |
| تعالى: ﴿فنصف       | كلام الإمام أبي زيد الـدبوسي عن كون «الفرض»: التقدير واستدلاله بقوله ا  |
| 4٧/١               | ما فرضتم﴾ [البقرة: ٣٧]                                                  |
| ا وجبت جنوبها،     | كلام الـدبوسي عن كون «الوجوب»: السقوط، واستشهاده بقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا |
| 4V/1               | [الحج: ٣٦]                                                              |
| تخصيص والفرق       | زعم الـدبـوسي: أن ما ذكره عن حقيقة كل من «الفرض» و «الوجوب، يستلزم ال   |
| <b>4</b> V/1       | الذي ذكره الحنفية                                                       |
| س ۱۹۷/۱            | بيان الفخر الرازي: أن هذا الفرق ضعيف، وأن ذلك التخصيص تحكم محض          |
| 44/1               | بيان أنه لا خلاف_ من جهة اللغة _ في تقارير مفهومي «الواجب» و «ألفرض»    |
| ظيٌّ مع ذكر أهم    | الإفاضة في تقرير الخلاف بين العلماء في هذه المسألة وتبيين أنه خلاف لف   |
| 44/1               | وأقرى المصادر التي حققت هذه المسألة                                     |
| اهو في التسمية .   | بيان أن شارح «مسلم الشوت، قد ضعَّف قول الحنفية، وصرح بأن الخلاف إنه     |
| 1-1-4/1            | مع بيان أن لا تعارض مع دعوى محققي الشافعية                              |
| 1-1/1              | تعريف الفخر للفعل «المحظور»                                             |
| 1.1/1,             | بيان الأسماء المرادفة للمحظور                                           |
| 1.1/1              | تعريف المعتزلة للمحظور                                                  |
| 1+4/1              | تعريف الفخر للفعل «المباح»                                              |
| 1 + Y-4/1          | بيان أن الجمهور ذهبوا: إلى أن «الإباحة، حكم شرعيّ، خلافاً للمعتزلة      |
| 1.1/1              | بيان أن والمباح، يقال له: «إنه حلال طلق (بوزن حمل)»                     |
| 1.1/1              | بيان أن «الفعل» يوصف الإقدام عليه: بأه «مباح»، وإن كان تركه محظوراً     |
| 1.1/1              | تعريف الفخر للفعل والمندوب»                                             |
|                    |                                                                         |

\* \* \* \*

#### التقسيم الثاني

تصيم «الفعل» إلى دحسن» و دقبيح»

1 ١٠٥/١

تحقيق القول في هذا التقسيم، والاستدلال على سلامته، مع التمثيل

ذكر حدود أربعة لأبي الحسين البصري (في «المعتمد»: ٢٦٥/١ للقبيح
والحسن

1 ١٠٥/١

تصريح الفخر: بأن الحدود الأربعة لأبي الحسين (المشار إليها) غير وافية بالكشف عن
المقصود. وتبيينه ذلك بالتفصيل

1 ١٠٨/١

«الحسن» و «القبيح»، مع بيان ما يندرج في حده للحسن
المناز أنه هما كان مأذوناً فيه شرعاً
اعتراض الفخر على تعريف بعضهم للحسن: بأنه هما كان مأذوناً فيه شرعاً

. . . .

#### التقسيم الثالث

تقسيم الجمهور وخطاب الله» إلى جعله الشيء وسبباً» ووشرطاً»، وومانعاً» الحد عليه، استــدلالهم لصحة ذلك وبان الله تعالى ـ في والـزاني، ـ حكمين: وجـوب الحـد عليه، وجعل الزنا سبباً لهذا الوجوب

بيان الفحر ما قد يرد على هذا الاستدلال وينقضه، وتقريره بالتفصيل من وجره عدة . عدة .

\* \* \* \*

#### التقسيم الرابع

114/1 (عند بعض العلماء)، تقسيم «الحكم» إلى حكم بالصحة، وحكم بالبطلان تصريح الفخر: بأن «الصحة» تطلق في العبادات تارة، وفي العقود (المعاملات) 114/1 أخرى 114/1 بيان اختلاف المتكلمين والفقهاء في المراد بالصحة في العبادات وما يترتب عليه 114/1 بيان أن المراد من «كون البيع صحيحاً»: ترتب أثره عليه تصريح الفخر: «بأن الفاسد مرادف للباطل عند الأصحاب (الشافعية) 314/1 بيان أن الحنفية جعلوا «الفاسد» واسطة بين الصحيح والباطل، مع ذكر تعريفهم له، 114/1 وما مثلوا به ذكر كلام لابن نجيم في «البحر الرائق» (٩٧/٦)، يتعارض مع ما قرره الفخر في التمثيل للفاسد 114/1 عند الحنفية تصريح الفخر: بأنه يقرب من هذا الباب (التقسيم)، البحث عن قولنا في العبادة: «إنها مجزئة 114:4/1 114/1 بيان متى يكون «الفعل» بحيث يوصف بالإجزاء 114/1 بيان أن نحو «معرفة الله سبحانه» و «رد الوديعة» ، لا يوصف بالإجزاء ولا بعدمه 114/1 تبيين الفخر معنى «كون الفعل مجزئاً» 114/1 تفسير بعضهم «الإجزاء: بـ «سقوط القضاء، وبيان أنه تفسير باطل بيان أن هذا التقسيم ـ في حقيقته ـ: تقسيم للفعل الذي هو متعلق الحكم ، لا للحكم ذاته ، مع 118-11 ذكر المراجع المعتبرة المفصّلة لذلك كله

\* \* \* \*

#### التقسيم الخامس

تقسيم «العسادة» إلى عبادة توصف بالقضاء، وعبادة توصف بالأداء، وعبادة توصف بالإعادة بالإعادة

| 117/1                          | بيان متى يسمى الواجب: «أداء» أو «قضاء» أو «إعادة»          |
|--------------------------------|------------------------------------------------------------|
| 117/1                          | الكلام على بحثين يتعلقان بذلك                              |
| · •                            | وهما:                                                      |
| الموسع - أنه لو لم يشتغل       | أ ـ بيان حكم ما لو غلب على ظن المكلف ـ في الــواجب         |
| 117/1                          | به لمات، وتقرير الخلاف في ذلك                              |
| ا وجب أداؤه، فتركه، وأتى بمثله | ب ـ الكـــلام على البحث الثــانيّ، وتقسيم «القضــاء» إلى م |
| 117/1                          | خارج الوقت: فكان قضاء، وما لا يجب أداؤه                    |
| يصبح منه أداؤه وما يصبح        | تقسيم ما لا يجب أداؤه: إلى ما يكون المكلف بحيث لا          |
| 111/1                          | لك منه 👾                                                   |
| أ»، وما يسمى: «مطلقاً»، وتقسيم | نقسيم كل من «النواجب» و «المندوب»: إلى ما يسمى: «مؤقة      |
| 1114-4/1                       | (المؤقَّت»: إلى «موسع » و «مضيق »                          |
| و «القضاء» وتقرير مذهب جمهور   | الكلام على كون «المؤقت» بقسميه، يوصف: بـ «الأداء» و        |
| 111/-1/1                       | لأصوليين في ذلك                                            |
| با داخل وقتها. وفعل بعضها      | نقــرير مذاهب الفقهــاء في «الصـــلاة»: التي فعـــل بعضه   |
| 111.4/1                        | خارجه                                                      |
|                                |                                                            |

#### \* \* \* \*

# التقسيم السادس

| _17:/1                  | تقسيم الفعل الذي يجوز الإتيان به: إلى «عزيمة» و «رخصة»         |
|-------------------------|----------------------------------------------------------------|
| 14./1                   | تبيين صحة هذا التقسيم                                          |
| 14./1                   | بيان ما يسمى _ من الأفعال _ رخصة ، وما لا يسمى منها بها        |
| كون واجباً، وقـد يكـون  | بيان أن الفعـل الـذي يجـوز فعله مع قيام المقتضى لمنعـه، قد يُـ |
| 14./1                   | غير واجب                                                       |
| نر عند الإكراه ١/هـ ١٢٠ | تحقيق المراد من تمثيل الفخر للرخصة غير الواجبة، بقول كلمة الكة |
| 141-4/1                 | بيان أمور سبعة تتعلق بهذا التقسيم                              |
| لة من أقسام فعل المكلف  | بيان أن الفخر وغيره كالأمدي وابن الحاجب جعلوا الرخصة والعزيه   |
| باج وجمع الجوامع        | (متعلق الحكم)، وأن غيرهم كأصحاب الحاصل والتحصيل والمنه         |
| 141_0/1                 | جعلوهما من أقسام الحكم نفسه. كما في «سلم الوصول»: (١٢٩/١)      |
|                         | •                                                              |

تصريح الفخر: بأنه بعد فراغه من الكلام في الحكم الشرعي وأقسامه يشرع في بيان أنه ثابت بالعقل أو بالشرع

# الفصل السابع

| التحسين والتقبيح   | في الكـــلام على أن حسن الأشياء وقبحهـــا لا يثبت إلَّا بالشـرع (مســألـــة ا |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 144/1              | العقليين)                                                                     |
| ُله، وقد يراد بها: | بيان أن والحسن» و «القبح» قد يقصد بهما: كون الشيء ملائماً للطبع أومنافراً     |
| •                  | كون الشيء صفة كمال أو صفة نقص، وأنهما بهذين التفسيرين عقليان بلا نز           |
|                    | بيان أن النزاغ في المسألة، إنما هو في أنه هل يثبت بالشرع أو بالعقل كون ا      |
|                    | أو المدح عاجلًا، والعقاب أو الثواب آجلًا؟. وأن أهل السنة قالوا: لا يثبت       |
| 144/1              | وأن المعتزلة قالوا: قد يستقل العقل بإدراك ذلك، وقد لا يستقل به                |
| 171/1              | استشهاد المعتزلة وتمثيلهم لما يستقل، أو لا يستقل العقل بإدراكه ومعرفته        |
| 178/1              | رد الفخر الرازي _ بالتفصيل _ على كلام المعتزلة                                |
| 148/1              | دفع الفخر اعتراضاً قد يرد على رده على المعتزلة                                |
| سنة والمعتزلة،     | تصريح الفخر: بأن القبول بالقبح العقلي ممتنع بالاتفاق بين أهمل ال              |
| 175/1              | وإثباته ذلك                                                                   |
| ن، بامور خمسة.     | بيان أن بعض المعتزلة قد حاول الاستدلال على التحسين والتقبيح العقليير          |
| 144/1              | وتقرير هذه الأدلة                                                             |
| 14:/1              | بيان أن دعوى الضرورة في أدلتهم مسلمة، ولكنها ليست في محل النزاع               |
| 14./1              | تقرير اعتراض ورد على ذلك، والرد عليه من مناثر وجوهه                           |
| 144/1              | بيان عدم جواز أن يكون «العدم، شرطاً لتأثير العلة في المعلول                   |
| 144\1              | أجوبة الفخر - بالتفصيل - عن الأدلة الخمسة التي استدل بها بعض المعتزلة         |
|                    | بيان هل القول بالقبح العقلي يمنع من حلق المعجز على يد الكاذب مطلقاً؟          |
| . بعد هذه المسألة  | تصريح الفخر: بأن الأصحاب (من الأشاعرة) قد جرت عادتهم بأن يتكلموا ـ            |
| 144/1              | _ (على سبيل التنزل) في مسألتي «شكر المنعم» و «الحكم قبل ورود الشرع،           |
| لأشاعرة في هاتين   | دعوى الفخر: أنه ببيان فساد القول بالحسن والقبح العقليين يصح مذهب اا           |
| 144/1              | المسألتين، لا محالة                                                           |

تصريح الفخر: بأن الأصحاب بينوا أنه بعد تسليم هذه القاعدة، لا يصح قول المعتزلة في هاتين المسألتين المسألتين تعليق ضاف للمحقّق يوضح الجوانب المختلفة لهذه المسألة الخطيرة، ويلخّص ويحرّر أهم ما فيها

#### \* \* \* \*

#### القصل الثامن

| 144/1         | في الكلام على «شكر المنعم»: أهو واجب عقلًا، أم لا؟                                       |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 184/1         | بيَّان أنه _ عند أهل السنة _ غير واجب عقلًا، خلافًا للمعتزلة                             |
| 184/1         | استدلال الفخر على أن الشكر غير واجب عقلًا، بالنص والمعقول                                |
| 184/1 [1      | استدلال الفخر بقوله تعالى: ﴿ وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا ﴾ [الإسراء: ٥١                |
|               | استدلاله _ أيضاً _ بقوله تعالى : ﴿ رسلًا مبشرين ومنذرين ؛ لئلا يكون للناس                |
| 154/1         | بعد الرسل﴾ [النساء: ١٦٥]                                                                 |
| ﴾ قد اعتبرهما | بيان أن آية النساء، مع آية طه (١٣٤): ﴿ وَلُو أَنَا أَهْلَكُنَاهُم بِعَذَابِ مِن قَبِلُهُ |
| 181-1         | أهل السنة تأكيداً لاستدلالهم بآية الإسراء                                                |
| 184/1         | استدلال الفخر لمذهب أهل السنة: بدليل عقليّ ملزم                                          |
| 107/1         | تقرير الفخر اعتراضات كثيرة للمعتزلة، على هذا الدليل العقلي                               |
| 107/1         | تقرير الفخر أدلة ثلاثة للمعتزلة، عارضوا بكل منها دليل الفخر العقلي                       |
| 104/1         | أجوبة الفخر عن اعتراضات المعتزلة على دليل العقل                                          |
| قلي، لما أمكن | تصريح الفخر بأن الغرض من دليل العقل: «بيان أنه لو صح التحسين والتقبيح العا               |
| 100/1         | القول بإيجاب شكر المنعم: لا عقلًا، ولا شرعاً)                                            |
| 1/501         | بيان السر في أن أهل السنة قد قالوا: «إن شكر المنعم واجب شرعاً»                           |
| 1/501         | نقض الفخر أدلة المعتزلة، وتبيينه أنها لا تصلح للمعارضة                                   |
| 1/4-101       | بيان ما يترتب على الخلاف في هذه المسألة، وذكر بعض الكتب التي بينته                       |
|               |                                                                                          |

#### \* \* \* \*

#### الفصل التاسع

| •                     |                                                                       |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ون غير اضطراريّ وذكر  | بيان أن انتفاع المكلّف بما ينتفع به إما أن يكون اضطرارياً، وإما أن يك |
| 104/1                 | المذاهب في كل منها                                                    |
| م تعلقة التنجيزي. مع  | بيان أن المراد ـ عند الأشعري ومن إليه ـ: بعدم الحكم قبل الشرع عد      |
| با وذكر أوثق المصادر  | تحقيق القــول في توقف الأشعـري والصيرفي، إذا صح النقــل عنهمــ        |
| 109_0/1               | التي تكلمت عن ذلك                                                     |
| 104/1                 | دليل الفخر الرازي، على عدم ثبوت الأحكام قبل الشرع                     |
| 17:/1                 | تقرير الفخر أدلة ثلاثة للقائلين بالإباحة، بالتفصيل                    |
| 174/1                 | تقرير الفخر دليل القائلين بالحظر                                      |
| اعرة: «إنه لا حكم قبل | تقرير الفخر وجهين احتج بهما الفريقان، على فساد قول جمهور الأشا        |
| 177/1                 | الشرع»                                                                |
| 178/1                 | جواب الفخر عن هذين الوجهين، وعن سائر أدلَّة الفريقين                  |
| 170/1                 | كلام مفصل في هذه المسألة، يوضح ما ذكره الإمام الفخر فيها              |
| · ·                   |                                                                       |
|                       | * * * *                                                               |
| •                     | AL II I SIL                                                           |
| :                     | الفصل العاشر                                                          |
| 174/1                 | في ضبط أبواب علم أصول الفقه                                           |
| 17Ý/1                 | التذكير بحقيقة «أصول الفقه» ا                                         |
| 177/1                 | بيان أن «الطرق»: عقلية، أو سمعية                                      |
| F                     |                                                                       |

بيان أن «السطرق العقلية» لا مجال لها في الأحكام: عنـد الأشـاعـرة ومن إليهم، خلافاً 174/1 للمعتزلة 174/1 بيان أن «الطرق السمعية»: منصوصة، أو مستنبطة، مع بيان أنواع المنصوص بيان السر في تقدم الدلالة القوليّة (في الذكر)، على الدلالة الفعلية 174/1 174/1 بيان أقسام (أو: أنواع) الدلالة القولية بيان السر في تقديم «باب الأوامر والنواهي»، على «باب العموم والخصوص» 178/1 174/1 بيان السر في تقديم «باب العموم والخصوص» على «باب المجمل والمبين» 174/1 بيان أنه لا بد من «باب النسخ»، وسبب تقديمه على «باب الإجماع والقياس» بيان سبب ذكر وباب الأخبار، (الذي هو خاتمة أبواب أصول الفقه بحسب الأدلة 174/1 المنصوصة)

| 174/1      | بيان أنه لا بد من تقديم «باب اللغات» على سائر الأبواب المتقدمة            |
|------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 144/1      | بيان أن «الدليُلِ المستنبط» هو: «القياس»، وأن بابه خاتمة أبواب طِرق الفقه |
| 144/1      | بيان أن «باب كيفية الاستدلال بالطرق»، هو «باب التراجيح»                   |
| 179/1      | بيان أن «باب كيفية حال المستدل بالطرق، هو: «بابا الاجتهاد والاستفتاء»     |
| التي اختلف | بيان أن هذه الأبواب (التي صرحنا بذكر أكثرها)، تختم بذكر «باب الأمور       |
| 179/1      | المجتهدون في كونها طرقاً إلى الأحكام الشرعية»                             |
| 179/1      | حصر أبواب علم «أصول الفقه»، التي بلغت ثلاثة عشر باباً                     |
| 14./1      | الكلام على أحكم تعلم أصول الفقه، وقد تضمن بحثين ختم بهما هذا الفصل        |

## البحث الأول

أن تحصيل هذا العلم فرض»، وتقرير ما يدل على ذلك ويثبته بيان أن فرض العامي: السؤال، لقوله تعالى: ﴿فاسئلوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون﴾ [الأنبياء: ٧] تنبيه الفخر على أن تقرير مسألة «مقدمة الواجب»، سيأتي في «باب الأمر» ١٧١/١ تنبيه المحقق على أن الأنسب صنيع مشل البيضاوي في «المنهاج»: من ذكرها في «مباحث الوجوب»

# البحث الثاني

«أن تعلم أصول الفقه فرض كفائي»، وتقرير الدليل المثبت لذلك

(ب) الكلام في مباحث اللغات، وقد تضمن تسعة أبواب

## الباب الأول

في الكلام على الأحكام الكلية للغات، وقد تضمن أنظاراً خمسة الكلام على الأحكام الكلية للغات، وقد تضمن أنظاراً خمسة بيان أن البحث في ذلك: إما أن يقع عن ماهية الكلام وحقيقته، أو عن كيفية دلالته (الوضعية) بيان أن البحث في هذه «الدلالة الوضعية»: إما أن يقع عن «الواضع» أو «الموضوع» أو «الموضوع بيان أن البحث في هذه «الدلالة الوضعية»: إما أن يقع عن «الواضع» أو «الموضوع» أو «الموضوع»

# له أو وطريق معرفة الوضع ال

# النظر الأول:

في البحث عن ماهيّة «الكلام المعاني عند محققي الأشاعرة المعالى المعاني عند محققي الأشاعرة المعاني المعاني عند محققي الأشاعرة المعاني المعاني عند محققي الأشاعرة المعاني المعاني المعاني النفس المعاني البحث عنه في «أصول الفقه» المعاني المعنى القائم بالنفس، لا حاجة إلى البحث عنه في «أصول الفقه» المعاني المعاني الختاره المعنى أمرين: «كون الكلمة المفردة كلاماً» و «كون قوله: المعاني المعاني المعاني المعاني ونحوها» المعاني كلام الفخر بالنسبة للأمر الثاني، ثم دفعه المعاني المعاني المعاني المعانية ال

# النظر الثاني:

141/5 في البحث الثاني عن «الواضع» (واضع الألفاظ واللغات) بيان أن £كـون اللفظ مفيداً لمعنــاه»: إمــا أن يكــون لذاته، أو بالوضع: من الله، أو من الناس، أو بعضه منه سبحانه، وبعضه من الناس (احتمالات أو أقسام أربعة: احتلف فيها أثمة 141/1 أهل العلم) 141/1 بيان أن الاحتمال الأول، هو: مذهب عباد بن سليمان الصيمري 141/1. بيان أن الاحتمال الثاني ـ وهو: القول بالتوقيف ـ مذهب الأشعري وابن فُورَكَ بيان أن الاحتمال الثالث - وهو: القول بالاصطلاح - مذهب أبي هاشم الجبائي 144/1 وأتباعه 144/1 بيان أن الاحتمال الرابع هو: «القول بأن بعضه توقيفي، وبعضه اصطلاحي» بيان أن من أصحاب الاحتمال الرابع، من قال: «ابتداء اللغات يقع بالاصطلاح، والباقي يجوز أن يحصل بالتوقيف»، ومنهم - كالأستاذ الإسفرايني - من عكس فقال: «القدر الضروري الذي 144/1 يقع به الاصطلاح توقيفي، والباقي اصطلاحي، بيان أن جمهبور المحققين قد اعترفوا بجواز هذه الأقسام (الاحتمالات)، وتوقفوا 144/1 عن الجزم بأيها شرح مذهب هؤلاء المحققين، وبيان سبب توقفهم، والمصادر التي تكلمت عن 144-4/3: مذهبهم

| 144/1                            | بيان الفخر الرازي، ما يدل على فساد قول عباد الصيمري                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 144/1                            | تقرير الفخر دليل عباد على مذهبه                                                                                                                                                                                                                               |
| 144/1                            | جواب الفخر عن هذا الدليل، ونقضه له                                                                                                                                                                                                                            |
| 1/1/1                            | بيان أن القائلين بالتوقيف قد احتجوا بالمنقول والمعقول، وتقرير أدلتهم                                                                                                                                                                                          |
| 148/1                            | بيان أنهم استدلوا بالمنقول، من وجوه ثلاثة                                                                                                                                                                                                                     |
| 144/1                            | بيان أن القائلين بالاصطلاح قد تمسكوا بالنص والمعقول، وتقرير ما تمسكوا به                                                                                                                                                                                      |
| عول عليه                         | تصريح الفخر: بأن تقريره لدليل هؤلاء العقلي (أو لسائر ما تمسكوا به)، هو ملخص ما                                                                                                                                                                                |
| 1/1/1                            | ابن متُويه: في كتاب والتذكرة،                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                  |                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 144/1                            | تقرير الفخر الرازي، دليل الأستاذ أبي إسحاق الإسفرايني _ على مذهبه (المفصل)                                                                                                                                                                                    |
|                                  | ·                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 144/1                            | تقرير الفخر الرازي، دليل الأستاذ أبي إسحاق الإسفرايني _ على مذهبه (المفصل)                                                                                                                                                                                    |
| 144/1                            | تقرير الفخر الرازي، دليل الأستاذ أبي إسحاق الإسفرايني _ على مذهبه (المفصل) التصريح: بأنه لا يمتنع أن تحدث لغات كثيرة بسبب الاصطلاح أجوبة الفخر الرازي عن مجموع أدلة الجازمين (التي ذكرها وقررها)                                                              |
| 144/1<br>144/1<br>144/1          | تقرير الفخر الرازي، دليل الأستاذ أبي إسحاق الإسفرايني _ على مذهبه (المفصل) التصريح: بأنه لا يمتنع أن تحدث لغات كثيرة بسبب الاصطلاح أجوبة الفخر الرازي عن مجموع أدلة الجازمين (التي ذكرها وقررها) أجوبة الفخر عن الأدلة الخمسة التي تمسك بها القائلون بالتوقيف |
| 1A4/1<br>1A4/1<br>1A4/1<br>1A4/1 | تقرير الفخر الرازي، دليل الأستاذ أبي إسحاق الإسفرايني _ على مذهبه (المفصل) التصريح: بأنه لا يمتنع أن تحدث لغات كثيرة بسبب الاصطلاح أجوبة الفخر الرازي عن مجموع أدلة الجازمين (التي ذكرها وقررها)                                                              |

# النظر الثالث:

| 194/1                             | في البحث عن «الموضوع» (اللفظ أو الصوت المتقطع)        |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ولا طريق أولى من الأصوات المتقطعة | بيان أن الإنسان محتاج إلى تعريف غيره حاجات نفسه،      |
| 194/1                             | لتحقيق ذلك، لوجوه أربعة                               |
| 194/1                             | تقرير هذه الوجوه، بالتفصيل                            |
| قد وقع الاتفاق على اتخاذ الأصوات  | تصريح الفَخر: بأنه _ لهذه الأسباب (الوجوه) وغيرها _ ا |
| 190/1                             | المتقطعة معرفات للمعاني، لا غير                       |

# النظر الرابع:

في البحث عن (المعنى) الموضوع له (اللفظ)، وفيه أبحاث أربعة

## البحث الأول

الأقرب: أنه لا يجب أن يكون لكل معنى لفظ يدل عليه، بل ولا يمكن تحقيقه»، وتقرير ما يدل عليه

# البحث الثانى

أنه ليس الغرض من وضع اللغات: أن تفاد بالألفاظ المفردة معانيها»، والتدليل عليه 191/ المفاظ تصريح الفخر: بأن استفادة العلم بالمعاني المركبة، لا تتوقف على العلم بكون تلك الألفاظ المركبة موضوعة لها

#### البحث الثالث

أن الألفاظ لم توضع للدلالة على الموجودات الخارجية، بل: وضعت للدلالة على المعاني الذهنية»، وتقرير دليله

# البحث الرابع

«أن اللفظ المشهور المتداول بين الخاصة والعامة، لا يجوز أن يكون موضوعاً لمعنى خفي لا يعرفه إلاّ الخواص»

## النظر الخامس:

«فيما به يعرف كون اللفظ موضوعاً لمعناه» 1.4/1 تدليل الفخر على أن العلم بشرعنا \_ الذي مرجعه: القرآن والأخبار \_ موقوف على العلم بلغة العرب ونحوهم وتصريفهم (من باب ما لا يتم الواجب إلَّا به، فهو واجب) Y. 4/1 بيان أن الطريق إلى معرفة اللغة العربية: إمَّا عقلى، أو نقليَّ، أو مركب منهما Y. 4/1 بيان أن «العقل» لا مجال له في ذلك Y. 4/1 بيان أن «النقل» إمّا متواتر مفيد للعلم، أو آحاد مفيد للظن 4.4/1 بيان أن علمنـــا بنحـــو ٥كــون صيغــة الجمـع تفيد الاستغــراق،، قد تحقق بمقــدمتين عقلية Y+ £/1 ونقلية التصريح: بأنه قد وردت إشكالات على كل واحد من هذه الطرق Y . £ / 1 Y+ £/1 تقرير الإشكالات التي ترد على دعوى التواتر في نقل اللغات

| 7.8/1              | زعم بعض الناس: أن لفظة «الله» سريانية (أو سربونية) لا عربية               |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| ۱/ هـ ۲۰۶          | تحقيق التعبير: بـ «سربونية» أو «سربانية» (بالباء) أو «سورية»، أو «عبرية»  |
| رضوعة ١/هـ ٢٠٤     | اختلاف القائلين بأن لفظة «الله» عربية، في أنها من الأسماء المشتقة أو المو |
| 4.0/1              | اختلافهم في اشتقاق ألفاظ «الإيمان» و «الكفر» و «الصلاة» و «الزكاة»        |
| 7.0/1              | التصريح: بأن اشتقاق والصلاة» من والصلوين» (عظمي الورك)، غريب              |
| ذا الزعم ٧٠٥/١     | زعم أن دعوى التواتر ـ في اللغة والنحو ـ متعذرة، ودفع اعتراض ورد على ه     |
| 7.7/1              | زعم أن من شرط التواتر «استواء الطرفين والواسطة»، ودفع اعتراض ورد عليه     |
| ۱/هـ٧٠٢            | تحقيق لفظ ورد في كلام الفخر، هو: «مسمعيه»، أو «تسميعة»                    |
| ـوصين: كالخليل     | دعوى: أن مبلغ التواتر وأن هذه اللغات إنما سمعت عن جمع مخص                 |
| Y+A/1              | وغيره»                                                                    |
| Y+4/1              | تقرير الإشكالات التي ترد على دعوى الآحاد في نقل اللغات                    |
| ، وكتـاب «العين»   | التصريح: بأن أجـلُّ الكتب المصنفة في النحـو واللغـة، كتـاب سيبـويه        |
| 11./1              | للخليل                                                                    |
| Y1./1              | قدح النحاة الكوفيين، والمبرد من البصريين ـ في كتاب سيبويه                 |
| Y1./1              | إطباق جمهور أهل اللغة، على الطعن في كتابُ «العين»                         |
| وقدح أكابر الأدباء | إيراد ابن جني _ في «الخصائص» (٣٠٩-٢٨٢/٢) _ باباً في سقطات العلماء،        |
| 111-0/1            | بعضهم في بُعض                                                             |
| وبر، وياباً آخر في | إفراد ابن جني _ في «الخصائص»: (٢١/٢) باباً في أصحيَّة لغة أهل ال          |
| 711_0/1            | الكلمات الغريبة التي أتي بها ابن أحمر الباهلي                             |
|                    | تعجب بعض الناس من أن الأصوليين أقاموا الدلالة على حجية خبر الواحد         |
| 111/1 .            | اللغة                                                                     |
| لهم علم أصح        | الاستشهاد بقول عمسر بن الخطاب: «كان الشعر علم قوم لم يكن                  |
| Y17/1              | مته»                                                                      |
| Y18/1              | قول أبي عمرو بن العلاء: «ما انتهى إليكم مما قالته العرب إلّا أقله »       |
| , ضبط نحو ألفاظ    | تصريح المعترض: «بأن الصحابة ـ مع شدة عنايتهم بأمر الدين ـ عجزوا عن        |
| Y1 E/1             | الإقامة»                                                                  |
| 110/1              | جواب الفخر الرازي عن الإشكالات المختلفة الواردة                           |
| darati. 🐉 . 🕹      | تصريح الفخر: «بأن اللغة والنحوعل قسمين متداول مثروي الول من               |

غريبة طريق معرفتها الأحاد». عربة طريق معرفتها الأحاد». تصريح الفخر: «بأن القسم الثاني قليل جداً لا يتمسك به إلّا في الظنيات...»

# الباب الثاني

(من مباحث اللغات): في تقسيم الألفاظ، وهو من وجهين: (دلالة اللفظ على المعنى، ودلالة اللفظ على المعنى، ودلالة اللفظ على اللفظ)

# التقسيم الأول

من حيث دلالت على تمام معناه أو جزئه أو خارج عنه، إلى «المطابقة» و «التضمن» T14/3 و «الالتزام» التنبيه على أن «دلالة المطابقة» هي: الدلالة الوضعية (اللفظية)، وأن دلالتي «التضمن» Y14/Y و والالتزام، دلالتان عقليتان، وبيان ذلك التنبيه على أن قولهم في «التضمن»، إنه «دلالة اللفظ على جزء المسمى: من حيث هو كذلك»، احترز به عن دلالة اللفظ على جزء المسمى بالمطابقة. وأن مثل ذلك يقال في «الإلتزام» ٢١٩/١ التنبيه على أن ودلالة الالتزام، لا يعتبر فيها اللزوم الخارجي وبيان ذلك YY+/1 **YY1/**3 تقسيم اللفظ الدال بالمطابقة: إلى «المفرد» و «المركب»، وثالث غير واقع 441/1 تقسيم «المفرد»: إلى «الجزئي» و «الكلي» تقسيم «الماهية الكلية»: إلى «المقول في جواب ما هو؟» و «الذاتي» و «العرضي»، وتفصيل YY1/1 القول في بيان ذلك كله **۲۲۳/**\ تحديد كل من «الجنس» و «الفصل» و «النوع» بيان «جزء الجزء»، وأقسامه **TTT/1 444/1** بيان أن «الأجناس، تترتب متصاعدة، و «الأنواع، تترتب متنازلة **\*\*\*/1** بيان أن والوصف الخارج عن الماهية، يقسم على وجهين YYE/1 تعريف كل من «الخاصة» و «العرض العام» التصريح: بأن هذا التقسيم (الأول) - مع كونه تقسيماً في المعاني - عظيم النفع في YYE/1 الألفاظ

## التقسيم الثاني

(من تقسيمات الوجه الأول) تقسيم اللفظ المفرد: إلى «اسم» و «فعل» و «حرف»، مع تعريف كل منها.

۲۲٥/۱

تقسيم «الاسم» ـ من حيث وضعه للجزئي أو للكليّ أو للموصوفية: إلى «المضمر» و «العلم» و «اسم الجنس» و «المشتق»

تقسيم «الاسم» ـ من حيث كونه يدل على معنى، ولا يدل على زمانه المعين ـ: إلى ما يدل على نفس الزمان، وما يدل على أحد أجـزاء الزمان، وما يدل على ما ليس بزمان ولا بمركب منه. مع التمثيل

# التقسيم الثالث

**YYY/1** تقسيم اللفظ «المفرد»: من ناحية الكثرة والوحدة وتفصيل القول في ذلك بيان أن القسم الأول - في هذا التقسيم - ينقسم إلى: «العلم» و «المتواطيء» **TTV/1** و «المشكّك» بيان أنه إذا تكاثرت الألفاظ والمعانى، فهى: الألفاظ «المتباينة» YYA/1 بيان أنه إذا تكثرت الألفاظ واتحد المعنى، فهي: والألفاظ المترادفة، YYA/1 تقسيم اللفظ (المتحد الذي تكثّر معناه): من ناحية أنه قد وضع لمعنى ثم نقل إلى آخر أو وضع لهما معاً. وتفصيل القول في ذلك **YYA/1** بيان أن اللفظ الـذي نقـل عن معنـاه الأول\_من حيث انعـدام المناسبة بين المنقول إليه والمنقول عنه، ووجودها ـ ينقسم «المرتجل» و «المنقول» و «الحقيقة» و «المجاز». مع التفصيل ١ ٧٧٨ بيان ما يسمى اللفظ المنقول: «لفظاً شرعياً» أو «لفظاً عرفياً»؟ 114/1 بيان متى يسمى ذلك اللفظ: «حقيقة» أو «مجازاً»؟ **TT4/1** التصريح: بأن جهات النقل كثيرة، من جملتها: «المشابهة» المسماة: بـ «المستعار» ١ / ٢٢٩ بيان أن اللفظ والموضوع للمعنيين جميعاً ـ من حيث إفادته لهما على السوية، أو على التفاوت - ينقسم إلى: «المشترك» و «المجمل» و «الظاهر» و «المؤوّل». مع التفصيل 114/1 بيان متى يكون اللفظ «مجملًا»؟ ومتى يسمى المجمل «مشتركاً» 74./1 بيان متى يسمى اللفظ «ظاهراً»؟ ومتى يسمى «مؤوّلًا»؟ 14./1 تنبيه الفخر الرازي على أن الأقسام (الرئيسية) الثلاثة الأول: (قسم اتحاد اللفظ والمعني، وقسم الألفاظ المتباينة، وقسم الألفاظ المترادفة) مشتركة في عدم الاشتراك (تعدد الوضع والمعنى)، تنبيه الفخر على أن القسم الرابع الرئيسي (اللفظ الموضوع للمعنيين جميعاً) ينقسم من حيث تنوع إفادته لهما على ما تقدم ذكره «الظاهر» و «المجمل» و «المؤول»

تنبيه الفخسر على أن «النص» و «السظاهس» يشتسركان في السرجحان، مع تحديد الفرق بينهما

٢٣١/١

تنبيه الفخر على أن القدر المشترك (بين النص والظاهر) هو المسمى بـ «المحكم»، وأنه جنس لهذين النوعين

تنبيه الفخر على أن الذي لا يقتضي الرجحان، هو والمتشابه، وأنه جنس لنوعين: «المجمل، والمؤوّل»

\* \* \* \*

بيان أن الحاجة إلى اللفظ المركب، هي: «الإفهام» (إفهام حكم ونسبة)

تقسيم القول «المفهم» (وهو من تقسيمات الوجه الأول) من حيث إفادته طلب شيء إفادة أولية، وعدم هذه الإفادة مع التفصيل

ببان أن القسم الأول يشمل: «الاستفهام» و «الأمر» و «السؤال» و «الالتماس»، مع تعريف كل ببان أن القسم الأول يشمل: «الاستفهام» و «التمني» و «الترجي» و «القسَم» و «النداء» مع بيان أن القسم الشاني يشمل: «الخبر» و «التمني» و «الترجي» و «القسَم» و «النداء» مع التعريف

\* \* \* \*

تقسيم «دلالة الالتزام» بالتفصيل بيان أن المعنى المستفاد من هذه الدلالة: إما أن يكون مستفاداً من معاني الألفاظ المفردة، أو من حال تركيبها من حال تركيبها بيان أن القسم الأول نوعان، من جهة أن «المعنى الالتزامي»: إمّا أن يكون شرطاً للمعنى المطابقي، أو تابعاً له المسمى بـ: «دلالة الاقتضاء».

بيان أن «الشرطية» في هذه الدلالة: إمّا عقلية، أو شرعية. ٢٣٣/١ التصريح: بأن النوع الثاني: إما أن يكون من مكملات المعنى المطابقي، أو لا ٢٣٣/١ التصريح: بأن غير المكمل: إمّا أن يكون ثبوتياً، أو عدمياً

\* \* \* \*

# التقسيم الثاني للألفاظ

| 440/1   | (من تقسيمات الباب الأصلية، بالنظر إلى الوجه الثاني)                                         |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 140/1   | بيان أن «اللفظ الدال على المعني»: إمّا أن يكون مدَّلُول لفظاً، أو غير لفظ                   |
| 140/1   | التصريح: بأن «القسم الثاني» غير معتبر هنا                                                   |
| 140/1   | بيان أن «القسم الأول» يندرج تحته أنواع أربعة                                                |
| 140/1   | ١ ـ النوع الأول: «اللفظ الدال على لفظ مفرد: دال على معنى مفرد، مع التمثيل له                |
| 140/1   | <ul> <li>٢ - النوع الثاني: «اللفظ الدال على لفظ مركب: موضوع مركب»، مع التمثيل له</li> </ul> |
| 141/1   | ٣ ـ النوع الثالث: «اللفظ الدال على لفظ مفرد: لم يوضع لمعنى»، مع التمثيل له                  |
| 141/1   | تقرير اعتراض ورد على هذا النوع الثالث ودفعه                                                 |
| 141/1   | <ul> <li>٤ ـ النوع الرابع: «اللفظ الدال على لفظ مركب: لم يوضع لمعنى»</li> </ul>             |
| 741/1   | تصريح الفخر: بأن «الأشبه أن هذا النوع الرابع غير موجود»، مع بيان ذلك                        |
| حرفته   | تصريح الفخر: أن هناك دقائق غامضة في البحث عن ماهية «الاسم» و «الفعل» و «ا                   |
| 141/1   | قد ذكرها في كتابه: «المحرر» في دقائق النحو                                                  |
| ن القسم | تصريح المحقق: بأنه قد تحدث عن هذا الكتاب في بحثه عن مؤلفات الفخر، م                         |
| 741 -»  |                                                                                             |

\* \* \* \*

# الباب الثالث

(من مباحث اللغات): في الكلام على «الأسماء المشتقة» (من مباحث اللغات): في الكلام على «الأسماء المشتق، وفي أحكامه ٢٣٧/١

ذكر الفخر تعريف «الميداني» \_ في كتابه: «نزهة الطرف» \_ ماهية «الاشتقاق» | ٢٣٧/١ بيان أركان «الاشتقاق» الأربعة، مع تعريفها تبيين أن السركن السرابع \_ وهو: تغيير في الحرف، أو في الحركة أو فيهما معاً \_ تسغة أقسام التصريح بأن هذه الأقسام هي الممكنة، وأن على اللغوي طلب أمثلة ما وجد منها | ٢٣٨/١

. . . .

الكلام على «أحكام الاشتقاق»، في أربع مسائل:

#### المسألة الأولى:

هل صدق «المشتق» ينفك عن صدق «المشتق منه»؟

تقرير الخلاف في ذلك بين الفخر ومن إليه، وبين «الجبائيين» من المعتزلة

تقرير دليل الفخر على المذهب المختار عنده: «من عدم الانفكاك»

التنبيه على أن هذه المسألة ذات جانبين، أهمهما: جانب كلامي بعيد عن «أصول الفقه»

#### المسألة الثانية:

144/1 هل بقاء وجه الاشتقاق شرط لصدق الاسم المشتق؟ تقرير الفخر الخلاف في ذلك، واختياره أن الأقرب: «عدم الاشتراط» خلافاً لابن سيناء وأبي YE+/1 هاشم YE . / 1 تقرير الفخر الدليل الذي استند إليه، مع توضيحه وشرح مقدمتين YE . / Y تقرير اعتراض (أو: نقض) ورد على هذا الدليل، ودفعه بالتفصيل تقرير وجوه ثلاثة (من أربعة): تعارض هذا الاعتراض (أو: النقض) Y & Y / 1 7 Y 3 Y تقرير أمور ثلاثة: وردت على ثالث هذه الوجوه YEE/1 أجوبة الفخر عن هذه الأمور الثلاثة YEY/Y. تقرير الوجه الرابع (الذي أشرنا إليه) تقـرير الفخــر أجــوبـة مفيدة عمـا دفـع به ما ورد على دليله، وعن سائـر الـوجــوه الأربعــة **717/**1 المعارضة

التصريح: بأنه لا يجوز أن يقالا في أكابر الصحابة: «إنهم كفرة»، لأجل كفر سبق إيمانهم

#### : تثالثا الثالثة

| 71.437          | هل يجب أن يشتق للمعنى القائم بالشيء اسم منه؟                            |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ي لا أسماء لها، | تصريح الفخر: «بالاختلاف في ذلك، وأن الحق: التفصيل بين المعاني الت       |
| ك، وأن الشاني   | وبين ما لها أسماء. وأن القسم الأول غير حاصل فيه ذلك بدون ش              |
| 714/1           | فيه بحثان»                                                              |
| YEA/1           | ١ - البحث الأول: أنه هل يجب أن يشتق لمحال هذه المعاني منها أسماء؟       |
| YEA/1           | التصريح: بأن مذهب الأشاعرة: «الوجوب»، خلافاً للمعتزلة مع بيان ذلك       |
| لغير ذلك المحل  | ٧ - البحث الثاني: أنه إذا لم يشتق لمحل المعنى اسم منه، فهل يجوز أن يشتق |
| YEA/1           | معه اسم؟                                                                |
| YEA/1           | التصريح: بأن الأشاعرة نفوا، والمعتزلة أثبتوا                            |
| 1/437           | بيان وجُهة المعتزلة في إثباتهم                                          |
| TEA/i           | تقرير دليل لقول المعتزلة في الموضعين (البحثين)                          |
| 144/1           | تقرير اعتراض على هذا الدليل                                             |
| 1/837           | تقرير جواب المعتزلة عن هذا الاعتراض، بالتفصيل                           |
| 40./1           | بيان وأن الخلق عين المخلوق»                                             |
| Y0./1           | بيان «أنه ليس من شرط المشتق منه قيامه بمن له الاشتقاق»                  |

# المسألة الرابعة:

| رأن حقيقة ذلك «الشيء» خارج عن المفهوم، | في بيان أن مفهوم «الأسود»: شيء قام به السواد، |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Y01/1                                  | وأنه لا يعلم إلاّ بطريق الالتزام              |
| 701/1                                  | تقرير الدليل الذي يثبت هذه الدعوى             |

# الباب الرابع

(من بحث اللغات): في الكلام على أحكام والترادف، و «التوكيد»، مع تمهيد تصوري مفيد

تعرِيف «الألفاظ المترادفة»، وشرحه
تحديد الفرق بين «المترادف» و «المؤكّد»
تحديد الفرق بين «المؤكّد» و «التابع»، مع التمثيل
تحديد الفرق بين «المؤكّد» و «التابع»، مع التمثيل
الكلام على «الأحكام» مشتمل على خمس مسائل (الخامسة حاصة بالتأكيد وأحكامه) ١/٤٥٤

# المسألة الأولى:

في «إثبات المترادف»

بيان أن بعض الناس أنكسر «المتسرادف»، زاعماً: «أن المسظنون ترادف هو: من المتباينات...»

المتباينات...»

تصريح الفخر: «بأن الكلام ـ في هذه المسألة ـ مع المنكرين: إمّا في الجواز المعلوم بالضرورة، أو في الوقوع في لغة واحدة مثل: الأسد والليث»

الموريح الفخر: بأن التعسفات (أو: التكلفات) التي يذكرها علماء الاشتقاق، في دفع ذلك ـ لا يشهد بصحتها عقل ولا نقل»

#### المسألة الثانية:

في بيان «الداعي إلى الترادف»

بيان أن «الأسماء المترادفة»: قد تحصل من واضع، وقد تحصل من واضعين / ٢٥٥/١

بيان أن القسم الأول يشبه أن يكون السبب الأقليّ، وأنه سببان. مع التعريف والتمثيل ١/٥٥/١

بيان أن القسم الثاني يشبه أن يكون السبب الأكثريّ، مع تعريفه / ٢٥٥/١

تعريف «السجع» على ما في تعريفات الجرجاني (٧٩) / ١هـ ٢٥٥ مع تصريح الفخر: «بأن بعض الناس قال: الأصل عدم التسرادف، لوجهين»، مع تقريرهما

#### السألة الثالثة:

هل تجب صحة إقامة أحد المترادفين مقام الأخر، أم لا؟
تصريح الفخر: «بأن الأظهر ـ في أول النظر ـ: الوجوب»، مع التعليل له
تصريحه: «بأن الحق: عدم الوجوب»، مع تقرير دليله

## المسألة الرابعة:

إذا كان أحد المترادفين أظهر (في الدلالة على معناهما)، كان الجلي بالنسبة إلى الخفي ـ شرحاً له ٢٥٧/١ له تصريح الفخر: بأنه ربما انعكس الأمر (في ذلك) بالنسبة إلى قوم آخرين، وأن كثيراً س

المتكلمين زعموا: «أنه لا معنى للحد (يعني: التعريف الاسمي أو اللفظي) إلى ذلك لا /٢٥٧ تبيين الفخر: أن الأمر ليس كما زعموه على الإطلاق، بل في حالة خاصة ٢٥٧/١

#### المسألة الخامسة:

في بيان حقيقة «التأكيد» وأحكامه وفيها أبحاث أربعة المعتقدية على المعتقدية على المعتقدية التأكيد وأحكامه وفيها

#### البحث الأول

تعريف «التأكيد» وشرح حقيقته . . . . ٢٥٨/١

# البحث الثاني

أن «الشيء المؤكد»: إما أن يؤكد بنفسه، أو بغيره التمثيل للقسم الأول، بحديث «والله لأغزون قريشاً» (ثلاثاً) ٢٥٨/١ تبيين أن القسم الثاني يندرج تحته أنواع ثلاثة، مع التمثيل لكل نوع ٢٥٩/١

#### البحث الثالث

في حسن استعمال «التأكيد» في حسن استعمال «التأكيد»

التصريح: بأن في ذلك خلافاً مع «الملاحدة: الطاعنين في القرآن»

التصريح: «بسأن الخلاف معهم: إمّا في جوازه عقلًا، أو في وقسوعه. مع تبيين ما يتعلق ذلك:

تصريح الفخر: «بأنه متى أمكن حمل الكلام على فائدة زائدة (عن التأكيد الحسن): وجب صرفه إليها»

## البحث الرابع

في «فوائد التأكيد» ٢٦٠/١

# البحث الخامس

| Y71/1 ;        | (من بحث اللغات): في الكلام على مباحث والاشتراك،                                    |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 421/1          | تعريف واللفظ المشترك،، وشرح هذا التعريف بالتفصيل                                   |
| Y71/1          | الكلام على «أحكام الاشتراك»، وقع في سبع مسائل:                                     |
|                |                                                                                    |
|                | المسألة الأولى:                                                                    |
| 1/177          | في بيان إمكان واللفظ المشترك»، ووجوده                                              |
| ئل قسم من هذه  | بيَّانَ أَن وجود «اللفظ المشترك» إما أن يكون واجبًا، أو ممتنعًا، أو جائزًا. وأن كا |
| 171/17         | الأقسام (الثلاثة)، قال به قائل                                                     |
| 1/477          | تقرير أمرين احتج بهما القائلون بوجوب وجود اللفظ المشترك                            |
| 177/1          | جواب الفخر عنهما، ونقضه بالتفصيل لهما                                              |
| <b>***/</b> 1  | تقرير دليل القائلين بامتناع وجود اللفظ المشترك                                     |
| 174/1          | جواب الفخر عن هذا الدليل، وإبطاله له                                               |
| 1/377          | تصريح الفخر: «بأنه ـ بعد إبطال هذين القولين ـ يبين الإمكان، ثم الوقوع»             |
| 1/377          | بيان الفخر «إمكان وجود اللفظ المشترك»، من وجهين. مع التفصيل                        |
| ه عن رسول الله | استشهاد الفخـر ـ في الوجه الأول ـ بقول : أبي بكر رضي الله عنه ـ لمن سأل            |
| 1/377          | صلى الله عليه وسلم وقت ذهابهما إلى الغار - ورجل يهديني السبيل،                     |
| 1/077          | بيان الفخر «وقوع اللفظ المشترك»، بما تضمن الاستدلال بلفظ «القرء»                   |
| 1/077          | الجواب عن اعتراض قد يرد على هذا الدليل                                             |
| , ,            | المسألة الثانية :                                                                  |
| . :            |                                                                                    |
| 417/1 ;        | في الكلام على «أقسام اللفظ المشترك»                                                |
| ك. مع التمثيل  | بيان أن «المفهـومين»: قد يكـونـان متبـاينين، وقــد لا يكــونــان كذلــا            |
| 1777           | والتفصيل                                                                           |
| ــوتــه، وبيان | إفسادة «أنسه لا يجسوز أن يكسون السلفظ مشستسركساً: بين عدم الشيء، وثبر              |
| Y1V/1          | ذلك                                                                                |
|                | المسألة الثالثة:                                                                   |
| 1/777          | ني بيان «سبب وقوع الاشتراك»، وطريق معرفته                                          |
|                | •                                                                                  |

| 1/77                            | تعريف والسبب الأكثريء، وشرح حقيقته                                      |
|---------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 1/47                            | تعريف «السبب الأقل» وشرح حقيقته                                         |
| <ul> <li>الضرورة. أو</li> </ul> | الكَــلام على هالسبب الــذي يعــرف به كون اللفظ مشتــركــأ، وبيان أنــ  |
| 1/77                            | النظر                                                                   |
| ، واستعمال اللفظ                | تصريح الفخر: بأن من الناس من ذكر فيه طريقين آخرين: وحسن الاستفهام       |
| 1/477                           | في معنيين                                                               |
| اشتراك، ٢٦٧/١                   | تصريحه: وبأنه مسببين _ في باب العموم _ أن هذين الطريقين يدلان على الا   |
|                                 | سألة الرابعة:                                                           |
| 1/457                           | وأنه لا يجوز استعمال المشترك المفرد في معانيه، على الجمع                |
| 1/454                           | تقرير الخلاف في ذلك                                                     |
| وا: الى «جواز هذا               | التصريح: بأن الشافعي، والقضاة (الباقلاني، والجبائي، وعبد الجبار)، ذهب   |
| 1/4/1                           | الاستعمال»                                                              |
| مي، وأبو الحسين                 | التصريح: بأن آخرين ـ منهم: أبـو هاشم الجبـائي، وأبـو الحسن الكـر-       |
|                                 | البصري _ ذهبوا إلى: وامتناعه،                                           |
| 1/27                            | بيان أنَّ من المانعين من منع: • لأمر يرجع إلى القصد»                    |
| ـر: بأن هذا «هــو               | بيان أن منهم من منسع: ولأمسر يرُجسع إلى السوضسع،، وتصسريح الفخ          |
| 179/1                           | المختاره                                                                |
| YY+/1                           | تصريح الفخر: بأنه ـ قبل تقرير دليل مذهبه المختار ـ لا بد من بيان مقدمته |
| 14./1                           | تقرير الفخر دليل مذهبه بالتفصيل، ودفع ما قد يرد عليه                    |
| YV1/1                           | تقرير الفخر أموراً أربعة احتج بها المجوزون لهذا الاستعمال               |
| YYY/1                           | جواب الفخر عن هذه الوجوه الأربعة بأسرها (بالجملة)                       |
| 174/1                           | تقرير أمرين متفرعين على هذه المسألة، ومتعلقين بها:                      |
| هوماته، جواز ذلك                | ١ - الفرع الأول: وأن بعض من أنكر استعمال المفرد المشترك في جميع مف      |
| YYY/1                           | في لفظ الجمع: إثباتاً ونفياً،                                           |
| YYY/1                           | بيان ذلك في جانب الإثبات، مع بيان أن «الحق»: «عدم جوازه»                |
| TVY/1                           | بيَّان ذلك في جانب النَّفي، مع تقرير ما يرد عليه بالتفصيلُ              |
| بع معانيه، نفينا                | ٧ _ الف ع الشائر: وأنا لو قلنا بجواز إفادة اللفظ المشترك جم             |

YVE/1 تصريح الفخر: بأنه نقل عن الشافعي والقاضي الباقلاني، أنهما قالا: ويجب حمل المشترك على جميع معانيه إذا تجرد عن القرائن المخصصة»، وبأن فيه نظراً. مع بيانه 1/377 دفع الفخر الأول: «بأن حمله على المجموع أحوط، فيكون الأخذ به واجباً،، بأن القول بالاحتياط سيأتى الكلام عليه YVP/1 المسألة الخامسة: في بيان وأن الأصل: عدم الاشتراك» 4V0/1 تصريح الفخر: بأن المقصود بذلك: «أن اللفظ متى دار بين الاشتراك وعدمه، كان الأغلب على الظن: عدم الاشتراك» YVO/1 تقرير الفخر - بالتفصيل المفيد - وجوهاً خمسة تثبت ذلك وتؤكده 140/1 تبيين الفخر - في آخر تقريره -: «أن الحاجة إلى المشترك غير ضرورية» YVA/1 المسألة السادسة: في الكلام على هما يعين مراد اللافظ باللفظ المشترك، ويحدده» YVA/1 تقسيم «اللفظ المشترك»: إلى ما توجد معه قرينة مخصصة، وما لا توجد معه هذه YVA/1 بيان أنه إن لم توجد القرينة: بقى هذا اللفظ «مجملاً» YVA/1 بيان أنه إن وجدت القرينة، فهي: إمَّا أن تدل على حال كل واحد من مسميات اللفظ، إلغاءً أو اعتباراً، أو على حال البعض كذلك، أو على حال الكل \_ من حيث هو كل \_ كذلك. مع بيان أن «حال الكل» مندرج تحت «حال البعض» YVA/1 بيان أن «المعاني» - بالنسبة للقسم الأول -: متنافية، وغير متنافية مع بيان حكم كل منهما 179/1 الكـــلام بالتفصيل على أحكـــام القسم الثـــاني: «الــــذي يكــون مفيداً إلغــاء كل واحــد من تلك المعاني» YA+/1 الكلام بالتفصيل، على أحكام القسم الثالث الذي يدل على إلغاء البعض» YA1/1

التصريح: بأن القسم الرابع (الذي يدل على اعتبار البعض)، يزيل الإجمال مطلقاً

#### المسألة السابعة:

| سولـه صلى الله عليه   | هل يجوز حصول اللفظ المشترك في كلام الله تعالى، وكالام رس            |  |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------|--|
| 1/1/1                 | وسلم؟                                                               |  |
| YAY/1                 | بيان أن في ذلك حلافاً، وإن المختار للفخر: «الجواز،                  |  |
| YAY/1                 | استدلاله على «الجواز» بوقوعه في «القرآن» مع التمثيل لذلك            |  |
| YAT/1                 | تقرير الفخر دليل المانعين، بالتفصيل                                 |  |
| تعالى يفعل ما يشاء،   | تصريح الفخر: بأن هذا الدليل غير وارد على مذهب الأشاعرة: في «أن الله |  |
| , مسألة «تأخير البيان | ويحكم ما يريد». وأن الجواب عنه ـ على أصول المعتزلة ـ سيأتي: في      |  |
| YAY/1 .               | عن وقت الخطاب،                                                      |  |
| الباب السادس          |                                                                     |  |
| YA0/1                 | (من بحث اللغات): في الكلام على مباحث «الحقيقة» و «المجاز»           |  |
| YA0/1                 | التنبيه على أن هذا «الباب» مرتب على مقدمة، وأقسام ثلاثة             |  |
| YA0/1                 | التنبيه على أن «المقدمة» محتوية على ثلاث مسائل:                     |  |
|                       | المسألة الأولى:                                                     |  |
| 440/1                 | في تفسير لفظتي «الحقيقة» و «المجاز»، في أصل اللغة                   |  |

# المسألة الثانية:

شرح حقيقة «المجاز» اللغوية

في حد «الحقيقة» و «المجاز» (في الاصطلاح)
تصريح الفخر: بأن «الناس» (يعني: جماعة من المتكلمين والنحويين) ذكروا في تعريف «الحقيقة» و «المجاز» وجوهاً (أربعة) فاسدة ثم تقريرها وتبيين ما فيها

1/014

1/147

تعريف «الحقيقة» من حيث اللغة، مع التعرض الواجب للبحث عن أمرين

# المسألة الثالثة:

في أن لفظتي «الحقيقة» و «المحاز» - بالنسبة إلى مفهوميهما (الاصطلاحيين) المذكورين (في المسألة الثانية) - حقيقة أو مجاز؟

تصريح الفخر: «بأن الحق: أنهما مجازان بحسب أصل اللغة، حقيقتان بحسب 797/Y العرف تبيين الفخر وجه ذلك: بالنسبة للفظة «الحقيقة» YAY/E تبيين الفخر وجه ذلك: بالنسبة للفظة «المجاز» 79Y/13 القسم الأول (من أقسام هذا الباب): في الكلام على «أحكام الحقيقة» خاصة، وفيه مسائل 190/1 المسألة الأولى: في «إثبات الحقيقة اللغوية» 190/1 . تقرير الفخر دليلًا على الإثبات (خاصاً به) 140/1 . تقرير الفخر دليلاً للجمهور عليه 190/1 تبيين الفخروجه ضعف دليل الجمهور 11017 المسألة الثانية: في الكلام على «الحقيقة العرفية» 11/17 797/1 تعريف «اللفظة العرفية» تقسيم «العرف» إلى: عام، وخاص، والتصريح: بأنه لا شك في إمكان القسمين، وأن النزاع 197/1 إنما هو في «الوقوع» الكلام على القسم الأول (العرف العام)، والتصريح: بأن «الحق» أن تصرفات أهل هذا العرف، منحصرة في أمرين: «اشتهار المجاز»، و «تخصيص الاسم ببعض مسمياته»، وتبيين كل منهما **797/1** ] المسألة الثالثة: 44A/4 في الكلام على: «الحقيقة الشرعية» Y4A/1: تعريف الفخر «الحقيقة الشرعية» تصمريح الفخر: بأنه قد حدث الاتفاق على إمكان الوضع الشرعي والاختبلاف في 1/484 **11** \ **1** \ **1** منع القاضي أبي بكر الباقلاني منه مطلقاً إثبات المعتزلة له مطلقاً، وزعمهم: أن «الحقيقة الشرعية» إما: أسماء أجريت على الأفعال من

| 799/1             | «الصلاة» وما إليها، أو أسماء أجريت على الفاعلين من «المؤمن» ونحوه               |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 799/1             | بيان أن «الضرب الثاني» يسمى عندهم بـ: «الأسماء الدينية»                         |
| المعاني، على      | تصريح الفخر: بأن والمختارة عنده: وأن إطلاق هذه الألفاظ على هذه                  |
| Y44/1             | سبيل المجاز عن الحقائق اللغوية»                                                 |
| Y44/1             | تقريره دليل مذهبه المختار                                                       |
| ۳۰۰/۱             | تقرير اعتراض أو نقض (مفصل) لهذا الدليل                                          |
| ۳۰۰/۱             | تقرير الفخر أدلة أخرى معارضة للدليل من حيث: الإجمال والتفصيل                    |
| 4.4/1             | بيان حقيقة «الإيمان» في أصل اللغة، وفي الشرع                                    |
|                   | بيان أن والصـــلاة» في أصــل اللغــة، للمتابعة، أو للدعاء، أو لعظم الورك. وأنها |
| T:7/1             | تفيد شيئاً من هذه المعاني الثلاثة                                               |
| ۳۰٦/۱             | الاستشهاد على أنها للدعاء، بقول الشاعر: وصلَّى على دَنِّها وارتسمْ              |
| الريح في دَنَّها، | تبيين أن هذا الشطربيت للأعشى (ميمون بن قيس) في الخمرة، وصدره: وقابلها           |
| غير منسوب إليه    | مع ذكر معظم المصادر التي ورد فيها هذا البيت: منسوباً إلى الأعشى، أو             |
| ۱/هـ ۲۰۳          | مع بيان الاختلاف اللفظي الوارد فيها                                             |
| ۳۰۷/۱             | بيان حقيقة «الزكاة» اللغوية، ثم الشرعية                                         |
| 4.4/1             | بيان حقيقة «الصوم» في اللغة، ثم في الشرع                                        |
| r·v/1             | جواب الفخر بالتفصيل عن الاعتراض على دليله ونقضه                                 |
| ۲۰۸/۱             | الكلام على «هل من شرط المجاز اللغوي تنصيص أهل اللغة على تجويزه؟                 |
| ۳۱۰/۱             | تصريح الفخر: بأن «الحروف المذكورة في أوائل السور أسماء لها»                     |
| مدت في سائـر      | تصريح الفخر: بأنه «لا مانع من كون نحو «المشكاة» عربية، وإن وج                   |
| r1·/1             | اللغات                                                                          |
| رة» و «الصــوم،   | تصريح الفخر: بأنه «يكفي المجاز في مثل «الإيمان» و «الصلا                        |
| r1 · / 1          | و «الزكاة»                                                                      |
|                   | أجوبة الفخر (التفصيلية) عن الدليل المعارض الإجمالي، والأدلة المعارضة            |
| <b>r</b> 11/1     | بلغت ثمانية)                                                                    |
| <b>r</b> 11/1     | رأى الفخر في تفسير قوله تعالى: ﴿وذلك دين القيمة﴾ [البينة ٥]                     |
| r\\/\             | بيان الفخر ما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ مخلصين له الدين ﴾ [البينة: ٥]              |
| التصديق بوجوب     | بيان الفخر أن المراد من قوله تعالى: ﴿ وما كان الله ليضيع إيمانكم ﴾ [البقرة]،    |

| 411/1             | تلك الصلاة                                                                                 |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>*1</b> */1     | الكلام عن كون «إنما» تفيد الحصر أو لا تفيده                                                |
| <b>۳1</b> 7/1     | استدلال الفخر بما يدل على أن محل «الإيمان»: «القلب»                                        |
| ・<br>«さ           | استدلال الفخر بما يدل على «أن الأعمالُ الصالحة أمور مضافة إلى الإيما                       |
| 414/1             |                                                                                            |
| 4                 | تصريح الفخر: بأن «الإيمان» ـ في عرف الشرع ـ ليس التصديق، واعتر                             |
| T12/1             | الخاص »                                                                                    |
| إلى الموضوعات     | بيان أن والصلاة» و والصوم، يستعملان في أمور مجازية، بالنسبة                                |
| 418/1             | الأصلية                                                                                    |
| ,                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                      |
| 418/1             | ذكر فروع (أربعة) على القول بنقل الألفاظ عن موضوعاتها اللغوية                               |
| : *1\$/Y . ·      | ١ ــ الفرع الأول: «النقل خلاف الأصل»                                                       |
| T18/1             | تقرير أمور (ثلاثة) تدل عليه                                                                |
| عية، والاحتلاف في | <ul> <li>٢ ـ الفرع الثاني: «الاتفاق على ثبوت الألفاظ المتواطئة في الأسماء الشرع</li> </ul> |
| 410/1             | ِ وقوع الأسماء المشتركة                                                                    |
| 710/1             | تصريح الفخر: بأن «الحق: وقوع الأسماء المشتركة»، وتقريره ما يدل عليه                        |
|                   | ٣ - الفرع الثالث: هل وجد كلّ من «الفعل الشرعي» و «الحرف الشرعي                             |
| 717/1             | الشرعي ٣؟                                                                                  |
| دلك بالاستقراء،   | تصريح الفخر: أبأن «الأقرب: عدم السوجود»، واستدلاله على                                     |
| 411/1             | ويغيره                                                                                     |
| T13/1             | إثباته أن كون الفعل شرعيًّا أمر حصل بالتبع (أو بالعرض)، لا بالذات                          |
| r11/1 .           | <ul> <li>٤ - الفرع الرابع: هل صيغ «العقود» إنشاءات، أم إخبارات؟</li> </ul>                 |
| #1V/1             | اختيار الفخر: «أن كونها إنشاءات هو الأقرب»، وتُقريره وجوهاً أربعة تثبته                    |
| :                 |                                                                                            |

# القسم الثاني

. (من أقسام الباب السادس): في الكلام على «أقسام المجاز وأحكامه»، وفيه عشرة مسائل المجاز المحالم المجاز وأحكامه»، وفيه عشرة مسائل المحالم المح

## المسألة الأولى:

في الكلام على «أقسام المجاز»: من حيث وقوعه في مفردات الألفاظ، أو في مركباتها، أو فيهما معاً مع التمثيل لكل من هذه الأقسام وبيانه 
تصريح الفجر: بأنه «قد جاء في القرآن والأخبار من هذه الأقسام شيء كثير»، وأن «الأصوليين» 
(المتقدمين) لم يتنبه واللفرق بينها، وإنما لخصه الشيخ عبد القاهر (الجرجاني) 
النحوي في «أسرار البلاغة» 
النحوي في «أسرار البلاغة» 
الحرجاني) المفخر الرازي (٤٧)

#### المسألة الثانية:

في «إثبات المجاز المفرد» (وبيان أدلة الفريقين المختلفين في ذلك)

٣٢٢/١

اختيار الفخر الإثبات، وتقريره ما يدل عليه

تقرير الفخر دليل المانعين، بالتفصيل

جواب الفخر عنه: بأنه «نزاع في العبارة»، وتصريحه: بأن اللفظ الذي لا يفيد (المعنى المراد)

إلا مع القرينة، هو: «المجاز»

## المسألة الثالثة:

في «بيان أقسام المجاز المفرد»

TOTAL 

TOTAL

#### المسألة الرابعة:

في إثبات «أن المجاز بالذات لا يدخل ـ دخولاً أولياً ـ إلّا في «أسماء الأجناس» ١ /٣٣٨ بيان أن «الحرف» لا يدخل فيه «المجاز بالذات» ٢٣٨/١ تعريف «الفعل» وبيان أنه مركب من المصدر وغيره، فلا يدخل فيه «المجاز بالذات» ١ /٣٣٨ تقسيم «الاسم»: إلى «محكم» و «مشتق» و «اسم جنس»، وبيان أن «المجاز» لا يدخل في القسمين الأولين، فلا يدخل إلّا في «أسماء الأجناس»

#### المسألة الخامسة:

في «أن استعمال اللفظ في معناه المجازي، يتوقف على السمع» ( ٣٢٩/١

| اختيار الفخر ذلك، وتقريره ما يدل عليه                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تقرير الفخر وجهين استدل بهما من خالف في ذلك                                                               |
| جواب الفخر عن هذين الوجهين. بالتفصيل                                                                      |
| ·                                                                                                         |
| المسألة السادسة:                                                                                          |
| في «أن المجاز المركب عقليًّ» مع التمثيل لذلك                                                              |
| بيان أن «الفارق» بين هذا المجاز وبين الكذب، هو: «القرينة» الحاليّة أو المقاليّة، مع تعريف                 |
| كل: من هاتين القرينتين كل: من هاتين القرينتين                                                             |
| المسألة السابعة:                                                                                          |
| هل يجوز دخول المجاز في خطاب الله تعالى، وحديث رسوله صلى الله عليه وسلم ٣٣٢/١                              |
| تصريح الفخر: بأن الأكثرين جوزوا ذلك، خلافاً لأبي بكر بن داود الأصفهاني» (٣٣٣/١)                           |
| تقرير الفخر دليل الأكثرين على الجواز (المختار عنده) والاستشهاد له                                         |
| تقرير الفخر أموراً أربعة، استدل بها المخالف (ابن داود، ومن وافقه) ۲۳۳/۱                                   |
| جواب الفخر بالتفصيل، عن هذه الأمور                                                                        |
|                                                                                                           |
| المسألة الثامنة:                                                                                          |
| في بيان «الداعي إلى التكلّم بالمجاز»                                                                      |
| بيان أن «العدول عن الحقيقة إلى المجازه: إمّا لأجل اللفظ، أو المعنى، أولهما. مع بيان                       |
| كل من هذه الأقسام الثلاثة والتمثيل لها                                                                    |
| المسألة التاسعة:                                                                                          |
|                                                                                                           |
| لابن متويه على نحوه                                                                                       |
| ايراد الفخر وجوهاً من «المجازات السائغة»                                                                  |
| يوره الفخر: «بأن هذه المجازات من باب المجاز العقلي»، مع بيان ذلك ٢٣٩/١                                    |
| كريخ العالم الماري الله الماري الله الماري |
| المسألة العاشرة:                                                                                          |
| في «إثبات أن المجاز على خلاف الأصل»                                                                       |
| تقرير الفخر ـ بالتفصيل ـ وجوهاً خمسة تدل على ذلك، وتثبته                                                  |
| تصريح الفخر: «بأن كون المجاز هو الأصل، باطل بإجماع الأمة» ٣٤١/١                                           |
| -*1                                                                                                       |
|                                                                                                           |

فرع: هل يحصل التعارض إذا دار اللفظ بين «الحقيقة المرجوحة» و «المجاز الراجع» أم يقدم احدهما؟ وأيهما الأولى بالتقديم؟

#### \* \* \* \*

# القسم الثالث

(من أقسام الباب السادس الرئيسية): في الكلام على «المباحث المشتركة بين الحقيقة والمجاز»، وفيه مسائل (خمس)

### المسألة الأولى:

في الكلام على «أن دلالة اللفظ بالنسبة إلى المعنى، قد تخلو عن كونها حقيقة ومجازاً»

7٤٣/١

تصريح الفخر: بأن ثبوت ذلك في «الأعلام» ظاهر، وتدليله على ثبوته في غيرها ٢٤٣/١

تصريحه: «بأن شرط كون اللفظ حقيقة أو مجازاً: حصول الوضع الأول»

## المسألة الثانية:

هل يكون اللفظ الواحد حقيقة ومجازاً معاً؟

تصريح الفخر: «بأنه لا شك في جواز ذلك بالنسبة إلى معنيين»

1 / ٣٤٣ تصريحه: «بأنه ـ بالنسبة إلى معنى واحد ـ: «إمّا أن يكون بالنسبة إلى وضعين، أو إلى وضع واحد»، وتبيينه جواز الأول، ومحاليّة الثاني

#### المسألة الثالثة:

في بيان «أن الحقيقة قد تصير مجازاً، وأن المجاز قد يصير حقيقة» وأن «المجاز» إذا كثر التصريح: بأن «الحقيقة» إذا قل استعمالها: صارت «مجازاً عرفياً»؛ وأن «المجاز» إذا كثر استعماله: صار «حقيقة عرفية»

# المسألة الرابعة:

في الكلام على «أن اللفظ متى كان مجازاً في معنى، فلا بد حقيقة في غيره ولا عكس» عكس» التدليل على الدعوى الأولى، ثم على الدعوى الثانية التدليل على الدعوى الأولى، ثم على الدعوى الثانية التدليل على الدعوى الأولى، ثم على الدعوى الثانية الدعوى الثانية

#### المسألة الخامسة:

| 450/1         | في بيان «ما تنفصل به الحقيقة عن المجاز»                                   |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 450/1         | التصريح: بأن «الفروق» ــ التي ذكرها العلماء ــ: فروق صحيحة، وفروق فاسدة   |
| 450/MX        | التصريح: بأن «الفرق الصحيح» بين الحقيقةوالمجاز: يقع بالتنصيص، أو بالاستد  |
| 450/1         | بيان أن «الفرق من ناحية التنصيص» يقع من ثلاثة أوجه                        |
| WE0/10        | بيان أن «الفرق من ناحية الاستدلال» يقع من أربعة وجوه                      |
| 451/1         | بيان فروق ضعيفة (أربعة)، ذكرها حجة الإسلام الغزالي (في المستصفى)          |
| WEY/1         | تقرير الوجه الأول، وبيان ضعفه من عدة وجوه                                 |
| ع كلامه في    | تصريح الفخر: «بـأن الغزالي ينكر القياس في اللغات»، وتبيين أن هذا يتفق م   |
| WEV ->/1      | «المستصفى» (۲/۲۷۱)                                                        |
| <b>48</b> 4/1 | تقرير الوجه الثاني، وبيان وجه ضعفه                                        |
| WEY/1:        | تقرير الوجه الثالث، مع بيان علة ضعفه                                      |
| 1/134         | تقرير الوجه الرابع، وبيَّان أنه ضعيف جداً                                 |
|               | الباب السنابع                                                             |
| ما تا ما      | (من بحث اللغات): في الكلام على «التعارض الحاصل بين أحوال الألفاظ، وفي     |
| ه تمهید راو   | رمن بعث اللكات). في المحارم على الاسعارض العفاصل بين الحوال الأنفاط، وي   |
| 404/1         | تقدمة)، ومسائل عشر، وفروع خمسة                                            |
| «الاشتراك»    | التصريح: بأن «الخلل الحاصل في فهم مراد المتكلم»، مبنيٌّ على احتمال كل: من |

التصريح: بأن «الخلل الحاصل في فهم مراد المتكلم»، مبنيَّ على احتمال كل: من «الاشتراك» و «النقل العرفي أو الشرعي» و «المجاز» و «الإضمار» و «التخصيص» المراد الشرعي» و «المجاز» و «الإضمار» و «التخصيص» بيان أن «الاقتضاء»: «إثبات شرط يتوقف عليه وجود المذكور، ولا يتوقف عليه صحة اللفظ لغة»، فلا ينبني على احتماله الخلل

التدليل على أن «الخلل في الفهم» إنما هو لأحد هذه الاحتمالات الخمسة

تبيين «التعارض بين هذه الاحتمالات، يقع في عشرة أوجه» (٣٥٢/١

# المسألة الأولى:

في أنه وإذا وقع التعارض بين الاشتراك والنقل: فالنقل أولى»

تقرير الفخر ما يثبت ذلك ويؤكده

تقرير الفخر وجوهاً سنة لمن قال: وإن الاشتراك أولى من النقل»

المحتقين، بخلاف «الاشتراك» أنكره كثير من العلماء المحققين، بخلاف «الاشتراك»

| يتواتر، فيزول ما | جواب الفخر عن هذه الوجوه الستة: «بأن نقل الشارع اللفظ لا بد أن يشتهر و |
|------------------|------------------------------------------------------------------------|
| 401/1            | ذكر في هذه الوجوه: من المفاسد المزعومة»                                |
|                  | المسألة الثانية:                                                       |
| T08/1            | في «أنه إذا وقع التعارض بين الاشتراك والمجاز، فالمجاز أولي».           |
| T0 2/1           | تقرير الفخر وجهين يثبتان ذلك ويؤكدانه                                  |
| 401/1            | تقريره وجوهاً سبعة استدل بها من خالف وقال: «إن الاشتراك أولى بالتقديم» |
| ، ـ: «من فوائد   | جواب الفخسر عن هذه السوجسوه معسارضة بما ذكره _ في الباب السابق         |
| 1/107            | المجاز»                                                                |
|                  | المسألة الثالثة:                                                       |
| 40V/1            | في «أنه إذا وقع التعارض بين الاشتراك والإضمار، فالإضمار أولي»          |
| T0V/1            | تقرير الفخر ما يبين ذلك ويثبته                                         |
| 404/1            | تقرير الفخر اعتراضاً ورد على دليله، وجوابه عنه                         |
|                  | المسألة الرابعة:                                                       |
| T0A/1            | في «أنه إذا وقع التعارض بين الاشتراك والتخصيص، فالتخصيص أولي»          |
| Y0A/\            | اثبات ذلك، بما لم يرد اعتراض عليه                                      |
| 1 0/1/ 1         | المسألة الخامسة:                                                       |
| 404/1            | في «أنه إذا وقع التعارض بين النقل والمجاز، فالمجاز أولى»               |
| T0A/1            | تقرير الفخراما يثبت ذلك ويبينه                                         |
| TOA/1            | تقرير الفخر معارضة واردة من قبل من قالوا: «إن النقل أولى»:             |
| <b>40</b> 4/1    | جواب الفخر عن هذه المعارضة: «بأنها يعارضها شيئان آخران»                |
|                  | المسألة السادسة:                                                       |
| T09/1 '          | في «أنه إذا وقع التعارض بين النقل والإضمار، فالإضمار أولى»             |
|                  | تصريح الفخر «بأن الدليل الذي أثبت تقديم المجاز على النقل، هو بع        |
| T04/1            | الإضمار                                                                |
| •                | المسألة السابعة:                                                       |
| <b>r</b> 01/1    | في «أنه إذا وقع التعارض بين النقل والتخصيص، فالتخصيص أولى»             |

| <b>404/1</b>         | تقرير الفخر ما يثبت ذلك ويؤيده                                                                  |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      | تقرير الفعر ما يبت دنت ويويده                                                                   |
|                      | المسألة الثامنة:                                                                                |
| T04/1 : .            | في وأنه إذا وقع التعارض بين المجاز والإضمار، فهما سواء،                                         |
| T09/1                | تقرير الفخر ما يوضح ذلك ويثبته                                                                  |
| r1./1                | تقريره اعتراضاً ورد على دليله، ودفعه بما يماثله. مع بيان حد «الإضمار»                           |
|                      | الديمائية التاسعة :                                                                             |
| <b>*1./1</b>         | نه الله الله الله الله المعارض بين المجاز والتخصيص، فالتخصيص أولى»                              |
| <b>٣٦./١</b>         |                                                                                                 |
|                      | إِنْبَاتَ الْفَخْرِ ذَلْكُ بُوجِهِينَ مَفْصِلِينَ، لَمْ يُرِدُ اعْتَرَاضَ عَلَى كُلِّ مَنْهُمَا |
| :                    | المسألة العاشرة:                                                                                |
| 41./1                | في «أنه إذا وقع التعارض بين الإضمار والتخصيص، فالتخصيص أولى»                                    |
| 42./1                | نَقْرِيرِ الفَخْرِ دَلْيَلًا مَثْبَتًا لَهُ، خَالَيًّا مِن المعارضة                             |
| 411/1                | الخلام على «فروع» خمسة، متعلقة ببعض ما ورد في المسائل السابقة                                   |
|                      | الفرع الأول                                                                                     |
| ل في الأعيان، لا:    | بيان أن السراد بـ (التخصيص) ـ المرجِّع على (الاشتراك) ـ: التخصيص                                |
| 771/1                | التخصيص في الأزمان (الذي هو: «النسخ»، على ما يأتي بيانه)                                        |
| حتاط في والنسخ،      | ثم بيان أن «الأشتراك» أولى من «النسخ»: عند وقوع التعارض بينهما. لأنه يا                         |
| 44.1/1 [ ]           | ما لا يحتاط في «التخصيص»                                                                        |
|                      | الفرع الثاني                                                                                    |
| <b>771/1</b>         | . بيان أن والتواطؤ، أولى من والاشتراك، ، إذا دار الأمر بينهما                                   |
|                      |                                                                                                 |
| •                    | الفرع الثالث                                                                                    |
| معنيين: كان جعله     | بيان أنه «إذا وقع التعارض بين أن يكون «اللفظ» مشتركاً بين علمين، وبين                           |
| <b>711/1</b>   11/17 | مشتركاً بين علمين، أولى»                                                                        |

الفرع الرابع

بيان «جعل اللفظ مشتركاً بين عَلَم ومعنى، أولى من جعله مشتركاً بين معنيين»

## الفرع الخامس

| كان اعتقاد استعماله بجهة | ، وبجهة التواطؤ: | الشيء بجهة الاشتراك | بيان «أن اللفظ إذا تناول |
|--------------------------|------------------|---------------------|--------------------------|
| <b>414/1</b>             |                  |                     | التواطؤ، أولى،           |

#### الباب الثامن

(من بحث اللغات): في تفسير «حروف» تشتد الحاجة في «الفقه» إلى معرفة معانيها، وفيه مسائل **777/1** 

# المسألة الأولى

| 1/477        | في بيان «المعنى الذي وضعت له الواو العاطفة»                                  |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------|
| 1/477        | تصريح الفخر: «بأن الواو العاطفة» موضوعة لمطلق الجمع (بين المعطونين)          |
| 1/377        | تقرير الفخر وجوهاً سبعة: نثبت «أن الواو لمطلق الجمع مع بيان شواهدها»         |
| 1/457        | تقرير الفخر أموراً أربعة استدل بها المخالف (القائل بالترتيب)                 |
| 441/1        | جواب الفخر ـ بالتفصيل ـ عن الوجوه الأربعة (التي استدل بها القائل بالترتيب)   |
| ند غوی، ـ    | بيان أن «الــواو» ـ في قولــه صلى الله عليه وسلم: «ومن عصى الله ورســولـه فا |
| <b>TV1/1</b> | لا تقتضي الترتيب                                                             |
| مقدماً في    | بيان أن أثر عمر محمول على «أن الأدب: أن يكون المقدم في الفضيلة               |
| <b>TV1/1</b> | الذكر                                                                        |
| العمرة       | بيان أن أثر ابس عباس، معارض: «بأمره نفسه إياهم: بتقديم                       |
| 477 -»/1     |                                                                              |
| <b>TVT/1</b> | بيان أن ما ذكره المخالف من ترجيح «الترتيب» على «الجمع» ـ معارض بأقوى منه     |

### المسألة الثانية:

في إثبات أن «الفاء» موضوعة لـ «التعقيب» TVY/1 تصريح الفخر: بأن «الفاء» للتعقيب، على حسب ما يصح. وتوضيحه ذلك ببعض الأمثلة

**777/1** استدلال الفخر لمذهبه: بـ «إجماع أهل اللغة عليه» ... **TVT/1** تقرير الفخر دليلًا آخر، استدل به بعض الموافقين له 474/1

| ات اللهُ يشكرها ۞ أنكره المبرد (بهذا اللفظ)،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | التصريح: بأن قول الشاعر: ● من يفعل الحسد                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| فالرحمن يشكّره ● ٢٧٣/١.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | وزعم: أن روايته الصحيحة: ● من يفعل الخير أ                                                 |
| أن الفاء للتعقيب، والاستشهاد عليها ١ /٣٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تقرير الفخر ثلاثة أمور: استدل بها من نازع في «                                             |
| ***/1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | جواب الفخر عن هذه الأمور الثلاثة                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 33 - 6 9 9                                                                                 |
| and the second s | المسألة الثالثة:                                                                           |
| YY1/1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | هل لفظة «في» موضوعة لظرفيَّة، أو للسببيّة؟                                                 |
| دراً وتمثيله لكل منهما للكراً وتمثيله لكل منهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اختيار الفخر: أن «في» للظرفيَّة»: محققًا، أو مقا                                           |
| ***/\1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ذهاب بعض الفقهاء: إلى أن «الفاء للسبية»                                                    |
| <b>T</b> VV/1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | بيان ضعف هذا المذهب (القول بالسبية)                                                        |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . e i ti este ta                                                                           |
| «إلى»، من المعانى ٢٧٧/١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المسألة الرابعة:                                                                           |
| <b>Q</b> 0 0.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | في بيان ما ترد له كل من لفظة «من» (بالكسر) و<br>بيان المعاني المشهورة التي ترد «من» لها: م |
| **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مع التمثيل                                                                                 |
| j - C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | بيان أنها قد تجيء «صلة (زائدة) في الكلام»، م                                               |
| TYA/\::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | تصريح الفخر: أبأن الحق عنده: «أنها للتمييز»،                                               |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | اختيار الفخر: أن «إلى» لانتهاء الغاية                                                      |
| TVA/)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تصریحه: بأنه قیل: «إنّها مجملة»، مع ذكر مس                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تبيين الفخر ضعف هذا المذهب ودليله                                                          |
| پا ناره ، ویجب دحومها اسری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | تصريحه: بأن «الحق» أن «الغابة» يجب خروجا                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المسألة الخامسة :                                                                          |
| YV4/1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | هل تقتضى «الباء»: التبعيض، أم الإلصاق                                                      |
| ، على فعل يتعدى بنفسه تقتضي التبعيض،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | اختيار الفخــر ومن إليه: أن «البــاء» إذا دخلت                                             |
| <b>*Y4/1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | خلافاً للحنفية                                                                             |
| على فعل لا يتعدى بنفسه فلا تقبضي إلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | إجمماع الفريقين: على «أنهما إذا دخلت                                                       |
| <b>TV1/1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الإلصاق»                                                                                   |
| YV4/1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تقرير الفخر دليل المذهب المختار                                                            |
| <b>TA</b> , / \                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تقريره أمرين استدل بهما المخالف (الحنفيَّة)                                                |

إيراد قول ابن جني: «إن الذي يقال: من أن «الباء» للتبعيض شيء لا يعرفه أهل اللغة ١ / ٣٨٠ جواب الفخر عن هذين الأمرين، وتصريحه: بأن الدليل الظاهر يخطىء ابن جني ٢ / ٣٨٠

#### المسألة السادسة:

هل تفيد «إنّما» الحصر؟ 441/1 تصريح الفخر: بأن «إنما» للحصر، خلافاً لبعضهم 441/1 استدلاله بأوجه ثلاثة 441/1 تصريحه: بأن أبا علي الفارسي حكى ذلك ـ في «الشيرازيّات» عن النحاة، وصوبهم فيه. وأن قولهم حجة 441/1 تمسكه بقول الأعشى (في راثيته المشهورة التي مدح بها بعض أمراء بني عامر): ولسست بالأكشر منهم حصى وإسما العرة للكاثر 441/1 تخريج البيت والترجمة لقائله 441/1 تمسك الفخر بقول الفرزدق: أنا النذائد الحامي الندمار، وإنما

يدافع عن أحسابهم، أنا أو مثّلي ٣٨٢/١

ترجمة الفرزدق وتخريج بيته ١ /هـ ٣٨٧

احتجاج المخالف بقوله تعالى: ﴿إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ﴾ [الأنفال:

٢]، مع الإجماع على أن من ليس كذلك فهو مؤمن أيضاً

جواب الفخر عنه: «بأنه محمول على المبالغة» . ٣٨٣/١.

# الباب التاسع

(من بحث اللغـات): في الكلام على «كيفية الاستدلال بخطاب الله، وخطاب رسوله\_صلى الله عليه وسلم عليه الأحكام»، وفيه مسائل (ست)

# المسألة الأولى:

هل يجوز أن يتكلم الله تعالى بشيء، ولا يعني به شيئاً؟

هل يجوز أن يتكلم الله تعالى بشيء، ولا يعني به شيئاً؟

تصريح الفخر: بالامتناع (عدم الجواز)، وأن الخلاف فيه مع «الحشوية»

استدلال الفخر على صحة مذهبه، بوجهين

تقرير الفخر أموراً ثلاثة احتج بها الحشوية

# جواب الفخر عن هذه الأمور الثلاثة، بالتفصيل

|                                       | سألة الثانية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y</b> AA/\                         | هل يجوز أن يعني الله بكلامه خلاف ظاهره، ولا يدل عليه ألبتة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>T</b> AA/1                         | تصريح الفخر: بعدم جوازه، وبأن الخلاف فيه مع «المرجئة»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| TX9/1:                                | تقرير الفخر ما يثبت المذهب المختار عنده، ويؤيده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44./1                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | تقريره اعتراضاً ورد على دليله وجوابه عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                       | سألة الثالثة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 44.11                                 | في بيان أن الاستدلال بـ «الخطاب» هل يفيد القطع؟ أم يفيد الظن؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أن هذا الاستدلال مبني ا               | تصريح الفخر: بأن من العلماء من أنكر إفادته القطع، مستنداً إلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>44.</b> /1                         | على مقدمات ظنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| وعدم كل من: الأشتراك،                 | تبيين ذلك: بأنه مبني على «نقل اللغات»، و «نقل النحو والتصريف»،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| والنباسخ، والمعارض.                   | والمجاز، والنقل، والإضمار، والتخصيص، والتقديم والتأخير،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| W4+/1-                                | والمجاري والنفس، والإ فللمان وللمان والنفس، والمجارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                       | وهي أمور ظنية<br>بيان كون ونقــل اللغــات، ظنيًا، بوجــه إجمــالي. مع الإحــالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| #11/1·                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                       | اللغات.<br>عمر عمر بعد العامل المتقلما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| _                                     | التصريح: بأن «إثبات النحو والتصريف» مرجعه إلى «أشعار المتقدمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| مع هريو ماين اعتدالي                  | التصريح: بأن «التمسك بهذه الأشعار» مبني على مقدمتين ظنيتين،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1                                     | مع الإفاضة في ذكر شواهدهما وتقريرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>T4Y/1</b>                          | الأدباء لحنوا أكابر شعراء الجاهليّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>44.4</b>                           | القاضي الجرجاني يذكر في «الوساطة» بعض تلك الأخطاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>44.4/1</b>                         | تخطئة امرىء القيس في ثلاثة أبيات من شعره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>747</b> - 1/4                      | تخريج تلك الأبيات من معظم مظانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| T98/1                                 | تخطئة لبيد في بيت من شعره، وتخريجه من مظانه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| T40/1                                 | تخطئة طرفة في قوله: قد رفع الفخُّ فماذا تحذري. وتخريجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| . من من حمة قائله: وتخريجه            | و من المن المنظمة المن |

تخطئته للفرزدق في قوله:

من مظانّه

تخطئة الجرجانيّ للأسديّ في قوله: كنا نرقعها فقد مزقت. . البيت وترجمة قائله وتخريجه

|            | وعض زمان یا ابـن مروان لم یدع                                                |
|------------|------------------------------------------------------------------------------|
| TRA/1      | من الــمــال إلَّا مسـحـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                   |
| ريج بيتسه  | تخطئتــه لذي الخــرق الــطهــوي في بيت من شعــره، والتــرجمــة له وتخــ      |
| 11/287     | الـمــذكــور                                                                 |
|            | تخطئة رؤبة في قوله:                                                          |
| ارث        | أقفرت الوعشاء والمشاعث من بعدهم والبيرق البسر                                |
| 2011       | وتخريج البيت وبيان ما فيه                                                    |
| 1-1/1      | وكذلك قوله: قد شفَّها اللوح بما زول ضيق                                      |
| 4/1        | الإشارة إلى ما جرى بين الفرزدق والحضرمي حول إقواء الفرزدق ولحنه              |
| £ . Y/1    | الإشارة إلى ما جرى بين الفرزدق وعنبسة الفيل حول ذلك                          |
| 2.74/1     | التصريح بأن الأصمعي أنكر بعض شعر «الطرماح» ولحّن «ذا الرمة»                  |
| کی کتابة ، | تصريح الفخر: بأن القاضي الجرجاني طول في هذا المعنى، وأن هذا القدر (الذي ذ    |
| 909/1      | وأن من يريد الاستقصاء فليطالع والوساطة،                                      |
| وإذا كانوا | قول الفخر: «إن المرجع في صحة اللغات والنحو والتصريف، إلى هؤلاء الأدباء       |
| ن الرجوع   | قدحوا في شعراء الجاهلية والمخضرمين، وبينوا لحنهم وخطاهم، فكيف يمك            |
| 8 - 1/1    | إلى قولهم، والاستدلال بشعرهم؟                                                |
| " يقدح في  | تصريحه عقب ذلك: بأن أقصى ما في الباب أن يقال: «هذه الأغلاط نادرة، والنادر ال |
|            | «الظن»، وإن قدح في «اليقين»، فالمقصد الأقصى في صحة اللغة وما إا              |
| £ = £ / N  | «الظن»                                                                       |
| 2.0/1      | بيان «الظن الثاني»، وهو: «عدم الاشتراك»                                      |
| 1.0/1      | بيان «الظن الثالث»، وهو: «عدم المجاز»                                        |
| ٤٠٥/١      | بيان «الظن الرابع»، وهو: «عدم النقل»                                         |
| 1.0/1      | بيان «الظن الخامس»، وهو: «عُدم الإضمار»                                      |
| 2.0/1      | التصريح: بأن «الظن السادس»، وهو: «عدم التخصيص، تقريره ظاهر                   |
| 2.7/1      | بيان «الظن السابع»، وهو: عدم الناسخ (أو: النسخ)                              |
| 2.7/1      | التصريح بظهور وجه والظن الثامن، وهو: عدم التقديم والتاخير                    |
| 1/102      | بيان «الظن التاسع»، وهو: «نفي المعارض العقل»                                 |
| ، يستلزم   | بيان أن «القول بترجيح النقل على العقلي محال»، فتصحيح النقل بتكذيب العقل      |

| £+3/3.            | تكذيب النقل                                                                     |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| هذه التوجيوه      | التصريح: بأن ه إذا رأينا دليلًا نقلياً، فإنما يبقى دليلًا عند السلامة عز        |
| £+7/1             | التسعة»                                                                         |
| £ • Y / 1 :       | التصريح: بأن «الاستدلال بعدم الوجدان، على عدم الوجود لا يفيد إلا الظن.          |
| . £+Y/1]          | التصريح: بأن «التمسك بالدلائل النقلية، لا يفيد إلا الظن»                        |
| ي ذكرها في        | إيراد اعتراض على ذلك، ودفعه. مع تصريح الفخر بأن فيه وجموهاً أخر                 |
| \$ · A/1          | «كتبه الكلامية»                                                                 |
| للفظية ، إلا إذا  | تصريح الفخر: بأن والإنصاف: أنه لا سبيل إلى استفادة اليقين من الدلائل ال         |
|                   | اقستسرنست                                                                       |
| 1.4/1             | بها قرائن (مشاهدة أو منقولة بالتواتر) تفيد اليقين (وترفع الاحتمال)              |
|                   | المسألة الرابعة:                                                                |
| £+A/1-            | المسالة الرابعة.<br>في الكلام على «كيفية الاستدلال بالخطاب»                     |
| او بمعناه، أو لا  | بيان أن «الخطاب» (الدال على الحكم) إمّا أن يستقل في الدلالة عليه بلفظه أ        |
| ٤٠٨/١             | بين الدلالة، بل إليه ما شارك في ثبوتها                                          |
| ٤٠٩/١             | الكلام بالتفصيل على «القسم الأول»                                               |
| قدم الكلام عليه   | التصريح بأن «القسم الشاني» - وهو: «ما يدل عليه بمعناه» (دلالة التزامية) - قد تا |
| 11./1             | في «أقسام الدلالة الألتزامية» (من الباب الثاني: من بحث اللغات)                  |
| £17/13            | الكلام على «القسم الثالث» من وجوه أربعة                                         |
| 1 ' .             | المسألة الخامسة:                                                                |
| ETY/T             | ريسته الكلام على «الخطاب الذي لا يمكن حمله على ظاهره»                           |
| E14/1             | مين أن «هذا الخطاب»: إمّا أن يكون خاصاً، أو يكون عاماً                          |
| ر عن كونه مراداً، | بيان أن حكم «القسم الأول» (الدلالة على أن المراد ليس ظاهره)، خروج الظاهر        |
| E14/1             | ووجوب حمله على المجاز                                                           |
| É14/1             | رو.ر.<br>بيان أن «المجان»: قد يكون واحداً، وقد يكون أكثر وحكم كل من القسمين     |
|                   |                                                                                 |

وجب حمل الخطاب عليه، وإن لم تعينه، كان الحكم كما في «القسم الأول»

بيان أن حكم «القسم الثاني» (الدلالة على أن غير الظاهر مراد)، أنه إن عينت القرينة هذا الغير،

بيان أن «وجوه المجاز»: إمّا أن تكون محصورة، أو تكون غير محصورة

الكلام بالتفصيل على حكم «وجوه المجاز المحصورة»

£14/1

1/413 £1 £/1:

210/1.

| د «ذلك الغير» إن كان معيناً | بيان أن حكم «القسم الثالث، (الدلالة على إرادة الظاهر وغيره) أر                 |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 110/1                       | وجب الحمل عليه، وإلًّا، فالكلام فيه كما في والقسم الأول،                       |
|                             | بيان أن «الخطاب العام» إن تجرد عن القرينة حمل على العموم،                      |
| 110/1                       | وجوه (أربعة)                                                                   |
| 117/1                       | الكلام بالتفصيل على هذه الوجوه الأربعة                                         |
| مجاز، فلا يدل على أنه مراد  | سألة السادسة :<br>في بيان «أن ثبـوت حكم الخطاب، إذا تناوله (الخطاب) على وجه ال |
| ٤١٧/١                       | بالخطاب»                                                                       |
| £1V/1                       | تقرير الفخر الدليل الذي يثبت المذهب المختار عنده                               |
| £1V/1                       | تقريره ما احتج به الكرخي والبصري ومن إليهما، وجوابه عنه                        |
| (السادسة)، تم الكلام        | التنبيه ـ في بعض نسبخ المحصول ـ على أنه بهـذه المساك                           |
| ١/هـ ١١٤                    | في اللغات                                                                      |

114/1

الفهرس الإجمالي للجزء الأول من «المحصول

# فَهْ رَسُ مُوَّصُّوعَات الْجُعزة التَّاين

| <b>V/Y</b>                               | الكلام في مباحث «الأوامر، والنواهي»                          |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| <b>V/Y</b> 1.5                           | بيان أنه مُرتب على مقدمة، وأقسام ثَلاثة                      |
| ث مسائل (وست متفرعة على                  | الكلام على «المقدمة» الخاصة بأمور تصورية، والمشتملة على ثلا  |
| V/Y                                      | الثالثة)                                                     |
|                                          | سالة الأولى:                                                 |
| <b>4/4</b> ::                            | في بيان حقيقة لفظ «الأمر»،                                   |
| م طلب القعل) ٩/٢                         | ذكر «الاتفاق» على أنه حقيقة في «القول المخصوص» (الدال علم    |
| 4/4                                      | التصريح بالاختلاف في أنه حقيقة في غير هذا القول أيضاً        |
| لجمهور ذهبوا إلى أنه ومجاز               | بيان أن بعض الفقهاء زعم «أنه حقيقة في الفعـل أيضاً» وأن اا   |
| 4/4 E                                    | فيه»                                                         |
| لمخضوص»، وبين كل: من                     | زعم أبي الحسين البصري أن لفظ والأمر، مشترك بين «القول اأ     |
| 4/4 ( <sub>11)</sub>                     | «الشيء» و «الصفة» و «الشأن» و «الطريق»                       |
| يله عليه عليه                            | اختيار الفخر: «أنه حقيقة في القول المخصوص فقط»، وتقرير دا    |
| لمختار ۱۰-۹/۲                            | تقرير الفخر أموراً أربعة استدل بها بعض الناس، على المذهب اا  |
| 1./1                                     | تبيين الفخر ضعف هذه الأمور (الوجوه) الأربعة بالتفصيل         |
| 11/1                                     | تقريره وجهين احتج بهما القائلون بأنه حقيقة في «الفعل» أيضاً  |
| م ذکره) ۱۱/۲                             | تقرير الفخر ما احتج به أبو الحسين البصري على مذهبه (المتقد   |
| الفعل أيضاً» ١١/٢                        | جواب الفخر (بالتفصيل) عن دليل القائلين: «بأن الأمر حقيقة في  |
| ﴿ أَتَعَجِّبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهُ؟! ﴾ | - تبيين المراد من آيتي: ﴿حتى إذا جاء أمرنا ً. ﴾ [هود: ٤٠]، ﴿ |
| 14/4:                                    | [هود: ۷۳]                                                    |
| ن، وما أمر فرعون برشيد،                  | تبيين المسراد من قولم تعسالي: ﴿ فاتبعسوا أمسر فرعسوه         |

| القمر: ٥٠]   | بيان المعنى اللذي يجب حمل قوله تعالى: ﴿وما أمرنا إلَّا واحدة . ﴾ [                                 |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 18/4         | عليه                                                                                               |
| ٦]، وقبوله:  | الكلام على قوله تعالى: ﴿ تجري في البحر بأمره﴾ [الحج: ٥                                             |
| 11/4         | ﴿ مسخرات بأمره ﴾ [الأعراف: ٤٥]                                                                     |
| 10/4         | جواب الفخر عن حجة أبي الحسين البصري                                                                |
|              | المسألة الثانية :                                                                                  |
| 17/4         | في تقرير ما ذكره الأصوليّون والكلاميّون في حدّ «الأمر» بمعنى «القول»                               |
| 17/7         | التصريح: ابأنهم ذكروا _ في ذلك _ وجهين:                                                            |
| نعل المأمور  | ١ ــ الوجه الأول: قول القاضي الباقلاني: إنه «القول المقتضي طاعة المأمور، با                        |
| 17/4         | يه ۵                                                                                               |
| 17/4         | تصريح الفخر: بأن هذا خطأ بوجهين، مع تقريرهما                                                       |
| ، أو ما يقوم | <ul> <li>٢ - الـوجــه الشاني: قول أكشر المعتـزلة: «هــو قول القــاشــل لمن دونــه: افعل</li> </ul> |
| 17/4         | ر مقامه 🛪                                                                                          |
| 17/4         | تصريح الفخر: بأن هذا ـ أيضاً ـ خطأ من وجوه (ثلاثة)، مع تقريرها                                     |
| 14/4.        | تصريحه: بأنه سيبين ـ فيما بعد ـ أن «الرتبة» (علو منزلة الأمر) غير معتبرة                           |
| على سبيل     | تصريحه: بأن «الصحيح» أن يقال (في حد الأمر): «طلب الفعل بالقول،                                     |
| 14/4         | الاستعلاء»، وأن من الناس: «من لم يعتبر هذا القيـد الأخير (الاستعلاء)                               |
|              | المسألة الثالثة:                                                                                   |
| 14/4         | في الكلام على «ماهيّة الطلب»                                                                       |
| 14/4         | تبيين الفخر أن «تصور ماهيَّة الطلب حاصل لكل العقلاء، على سبيل الاضطرار»                            |
| 14/4.        | تبيينه قوله: "معنى الطلب ليس نفس الصيغة»                                                           |
| 14/4         | الكلام على المسائل (الست) المتفرعة على هذه المسألة                                                 |
|              | المسألة الأولى:                                                                                    |
| 14/4         | (من المسائل المتفرعة): هل «ماهية الأمر» إرادة المأمور به، أم شيء غيرها؟                            |

11/4

[هرد: ۹۷]

تصريح الفخر: بأن هذه الماهية \_ عند الأشاعرة \_ شيء غير هذه الإرادة، خلافاً للمعتزلة / ١٩

| 14/4             | تقرير الفخر وجوهاً (أربعة) تدل على مذهب أصحابه الأشاعرة:                                       |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14/4             | <ul> <li>١ ـ الوجه الأول: «أن الله تعالى قد أمر الكافر بالإيمان، ولم يرده منه»</li> </ul>      |
| 14/4             | بيان أن الله لم يرد الإيمان من الكافر، من وجهين:                                               |
| Y - / Y          | التصريح: بأن «كون الله أمر الكافر بالإيمان» أمر مجمع عليه بين المسلمين»                        |
| Y+/Y             | إيراد اعتراض (مفصل) على هذا الوجه                                                              |
| , Y1/Y           | دفع الفخر هذا الاعتراض، وجوابه عنه                                                             |
| لا أمرك يه،،     | <ul> <li>٢ _ الــوجه الثاني: «أن الرجل قد يقول لغيره: إني أريد منك هذا الفعل، لكننخ</li> </ul> |
| 41\K             | وتبيينه                                                                                        |
| . منه الإتيان به | ٣ ـ النوجية الثنالث: وأن الحكيم قد يأمر عبده بشيء في المشاهد، ولا يريد                         |
| YY/Y.            | الإظهار تمرده »                                                                                |
| YY/Y             | إيراد اعتراض على هذا الوجه، ثم دفعه والجواب عنه                                                |
| ن الفعل، قبل.    | <ul> <li>٤ ـ الوجه الرابع: ما سيتقرر ـ في باب النسخ ـ: «من أنه يجوز نسخ ما وجب و</li> </ul>    |
| YY/Y.            | مضى مدة الامتثال، وتبيينه                                                                      |
|                  | •                                                                                              |
| YY/Y:            | تقرير الفخر وجهين استدل بهما المعتزلة                                                          |
| YY/Y: : .        | تقرير الفخر وجهين استدل بهما المعتزلة<br>جواب الفخر ـ بالتفصيل ـ عن هذين الوجهين               |

#### المسألة الثانية:

(من المسائل المتفرعة): في التعرض لبحثين (عقلي ولغوي) متعلقين بـ «الطلب النفسي ١٢٨ «فرع» في بيان هل «الأمر» اسم لمطلق اللفظ الدال على مطلق الطلب، أو لخصوص اللفظ العربي الدال على ذلك؟ أو مطلق اللفظ الدال على الطلب، المانع من النقيض؟ بيان أن «الحق» هو الأول (بالنسبة للصورة الأولى)، وأنه هو الثاني (بالنسبة للصورة الثانية). وأنه عن النسبة للثاني ـ إنما يظهر ببيان «أن الأمر للوجوب»

# النسألة الثالثة:

(من المسائل المتفرعة): هل يكفي الوضع في تحقق دلالة «الصيغة المخصوصة» على «ماهية الطلب»، من غير حاجة إلى إيراد أخرى؟ الطلب»، من غير حاجة إلى إيراد أخرى؟ اختيار الفخر ذلك، ونسبته إلى «الكعبي» (من المعتزلة)، وإشارته إلى أن هناك من خالفه تقرير الفخر وجهين يثبتان مذهبه هو وسائر الأشاعرة ٢٨/٢

| له، وجوابه عنه | دليل مخالة | لقرير الفخر | é |
|----------------|------------|-------------|---|
|----------------|------------|-------------|---|

| ۲ | 4 | 1 | ۲ |
|---|---|---|---|
| 1 | • | 1 |   |

£1/Y

## المسألة الرابعة:

(من المسائل المتفرعة): هل تؤثر «إرادة المأموربه» في صيرورة صيغة «افعل» أمراً؟ ٢٩/٧ تصريح الفخر: بأن الجبائيين ذهبا إلى ذلك، وأنه خطأ من وجهين تقرير الفخر هذين الوجهين

#### المسألة الخامسة:

(من المسائل المتفرعة): هل يجب أن يكون الأمر أعلى رتبة من المأمور، أو مستعلياً عليه، حتى يسمى الطلب: «أمراً»، أو لا يجب شيء من ذلك كله؟

## المسألة السادسة:

(من المسائل المتفرعة): في بيان وأن لفظ الأمر قد يقام مقام الخبر، وأن لفظ الخبر قد يقام مقام الأمر. وأن لفظ النهي مع الخبر كذلك» الأمر. وأن لفظ النهي مع الخبر كذلك» الكلام على الأقسام الثلاثة الرئيسية (من بحث الأوامر والنواهي) ٢٧/٣

## القسم الأول

(من الأقسام السرئيسية): في «المساحث اللفظية» (الخساصة بالأوامس)، وفيه مسائل (اثنتا عشرة)

## المسألة الأولى: ا

في «الإباحة» فقط:

في بيان المعاني التي ورد استعمال صيغة «افعل» فيها، ثم في تحديد المعاني التي اتفق على ال هذه الصيغة ليست حقيقة في غيرها على تصريح الأصوليين: بأن صيغة «افعل» وردت مستعملة في خمسة عشر وجها (معنى)، مع بيانها والتمثيل لها بيان اتفاق الأصوليين على أن صيغة «افعل» ليست حقيقة في جميع هذه الوجوه والمعاني (التي بيان اتفاق الأصوليين على أن صيغة «افعل» ليست حقيقة في جميع هذه الوجوه والمعاني (التي تقدم التمثيل لها)، وأن الذي وقع الخلاف بينهم فيه أمور خمسة: «الوجوب» و «الندب» و الإباحة» و «التنزيه» (الكراهة) و «التحريم» المنتركة بين هذه الخمسة، أو بين الوجوب والندب والإباحة، أو حقيقة بيان أن منهم: من جعلها مشتركة بين هذه الخمسة، أو بين الوجوب والندب والإباحة، أو حقيقة

| تقريره اعتراضاً (منفصلاً) ورد على دليله جوابه _ بالتفصيل _ عن هذا الاعتراض  سألة الثانية:  في بيان المعنى الحقيقي لصيغة وأفعل، وتحديده تصريح الفخر: بأن الحق عنده أن هذه الصيغة حقيقة في الترجيح المانع من النقيض (أي: في الوجوب)، وأن هذا قول أكثر الفقهاء والمتكلمين بيان أن أبا هاشم قال: وإنها تفيد الندب، بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: ٢/٤٤ بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: ٢/٤٤ المشترك بين ألوجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل). ٢ - الفرقة الثانية قالوا: وإن صيغة افعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول الشريف المرتضى ٢ - الفرقة الثالثة قالوا: وإنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | £1/Y                      | تصريح الفخر: بأن الحق أن «هذه الصيغة» ليست حقيقة في هذه الأمور                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| جوابه - بالتفصيل - عن هذا الاعتراض " ١٤٤٨ الثانية:  في بيان المعنى الحقيقي لصيغة وأفعل»، وتحديده " ١٤٤٨ تصريح الفخر: بأن الحق عنده أن هذه الصيغة حقيقة في الترجيح المانع من النقيض (أي: في اللاجرب)، وأن هذا قول أكثر الفقهاء والمتكلمين " ١٤٤٨ بيان أن أبا هاشم قال: وإنها تفيد الندب» " ١٤٤٨ بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: " ٢٤٤٨ بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: " ٢٤٤٨ المسترك بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: " ٢٤٤٨ الوجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل). المشترك الفروء والندب، وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل). " ٢٠٥٤ الشريف المرتضى " ٢ الفرقة الثالثة قالوا: وإنه صيغة أفعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول الشريف المرتضى " ٢ الفرقة الثالثة قالوا: وإنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. " ٢٠٥٤ تقرير الفخر - بالتفصيل - ستة عشر دليلاً، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تقيد الوجوب) " ٢ الدليل الأول قولـه تعـالي لإبـليس: (هما منعـك ألاّ تسجـد إذ أمـرتـك؟!) تقيد الوجوب) " ٢٠٥٤ المرتفى (وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون [المرسلات: ١٤]، والجواب بالتفصيل عنه الدليل الثاني قوله تعالى: (وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون [المرسلات: ١٤]، والجواب بالتفصيل المنال الثالث: أنه ولو لم يكن الأمر مازماً للفعل: لما كان الأمر به (أو إلزام الأم) سباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطلع. مع بيان ذلك كله حيان ذلك كله كان المرتبة عيان ذلك كله كان المرتبة عيان ذلك كله كان الكان المرتبة كله كان المرتبة عيان ذلك كله كان المرتبة عيان ذلك كله كان المرتبة كله كان المرتبة كلي الم | £Y/Y:                     | تقرير الفخر ما يدل على ذلك ويثبته                                                            |
| سألة الثانية:  في بيان المعنى الحقيقي لصيغة وأفعل، وتحديده  تصريح الفخر: بأن الحق عنده أن هذه الصيغة حقيقة في الترجيح المانع من النقيض (أي: في الرجيب)، وأن هذا قول أكثر الفقهاء والمتكلمين  بيان أن أبا هاشم قال: هإنها تفيد الندب،  بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: ٢/٤٤  ١ - الفرقة الأولى قالوا: هإن الأمر (يعني صيغته) حقيقة في القدر (المعنوي) المشترك بين الرجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل).  ٢ - الفرقة الثانية قالوا: هإن صيغة افعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول ٢/٤٤  ٣ - الفرقة الثالثة قالوا: هإن صيغة في الرجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. ٢/٥٤  ٣ - الفرقة الثالثة قالوا: هإنها حقيقة في الرجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. ٢/٥٤  ١ - المدين المختر - بالتفصيل - ستة عشر دليلا، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تقيد الوجوب)  ٢ - الدليل الأول قولـه تعالى لإبليس: ﴿ما منعـك ألاّ تسجـد إذ أمـرتـك؟!﴾  ٢ - الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قبل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٢٨] ٢/٥٤  ٢ - الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قبل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٢٨]، والجواب بالتفصيل عنه الدليل الثاني أنه ولو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو إلزام الأم) عنه سبأ للزم المأموريه. لكن اللازم باطلء. مع بيان ذلك كله المائوريه. لكن اللازم باطلء. مع بيان ذلك كله حلاله الخواب الملازم باطلء المهوريه. لكن اللازم باطلء. مع بيان ذلك كله حلاله كان الأمر به (أو إلزام الأم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | £Y/Y.                     | تقریره اعتراضاً (منفصلاً) ورد علی دلیله                                                      |
| في بيان المعنى الحقيقي لصيغة وأفعل»، وتحديده  تصريح الفخر: بأن الحق عنده أن هذه الصيغة حقيقة في الترجيح المانع من النقيض (أي: في الرجوب)، وأن هذا قول أكثر الفقهاء والمتكلمين  بيان أن أبا هاشم قال: «إنها تفيد الندب»  بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: ٢/٤٤ المسترك بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: ٢/٤٤ المسترك المشترك بين الرجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل).  الرجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل).  الإحلام الفخر عن هذا القول، وعما يليق بمذهب أصحابه أن يقولوه  الشريف المرتضى  المريف المرتضى  المريف المرتضى  المريف المرتضى  المريف المرتضى  المروب والندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي.  الشريف المرتضى  المروب النفور والحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي  المروب الفحور - بالتفصيل - ستة عشر دليلا، تثبت المدهب المختار عنده (أن الصيغة تقيد الوجوب)  الأعراف: ١٢]  المراف وود عليه، والجواب عنه  المراف وود عليه، والجواب عنه  المراف المراف توليه تعالى: ﴿وإذا قبل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ١٤]، والجواب بالتفصيل عنه الماموريه. لكن اللازم باطلء. مع بيان ذلك كله  المراف الشائو: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأم) سبأ للزوم المأموريه. لكن اللازم باطلء. مع بيان ذلك كله  المراف المأموريه. لكن اللازم باطلء. مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | £٣/٢.                     | جوابه _ بالتفصيل _ عن هذا الاعتراض                                                           |
| تصريح الفخر: بأن الحق عنده أن هذه الصيغة حقيقة في الترجيح المانع من النقيض (أي: في الرجوب)، وأن هذا قول أكثر الفقهاء والمتكلمين ٢/٤٤ بيان أن أبا هاشم قال: «إنها تفيد الندب» ٢/٤٤ بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: ٢/٤٤ الفرقة الأولى قالوا: «إن الأمر (يعني صيغته) حقيقة في القدر (المعنوي) المشترك بين الرجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل). ٢/١٤ كلام الفخر عن هذا القول، وعما يليق بمذهب أصحابه أن يقولوه ٢/٤٤ الشريف المرتضى ٢ - الفرقة الثالثة قالوا: «إن صيغة افعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول الشريف المرتضى ٢/٥٤ ٣ - الفرقة الثالثة قالوا: «إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. ٢/٥٤ تقرير الفخر - بالتفصيل - ستة عشر دليلاً، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تقيد الوجوب) للوجوب (أن الصيغة تقرير الفخر - بالتفصيل - ستة عشر دليلاً، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢/١٤ تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢/١٤ تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢/١٤ تولد الناني قوله تعالى: ﴿وإذا قبل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨] ٢/٤٤ إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل ٢/١٤ الدليل الثبالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر) سبأ للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | : i                       | سألة الثانية:                                                                                |
| الرجوب)، وأن هذا قول أكثر الفقهاء والمتكلمين ٢/٤٤ بيان أن أبا هاشم قال: «إنها تفيد الندب» ٢/٤٤ بيان أن أبا هاشم قال: «إنها تفيد الندب» ١٠ بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: ٢/٤٤ الفرقة الأولى قالوا: «إن الأمر (يعني صيغته) حقيقة في القدر (المعنوي) المشترك بين الوجوب والندب، وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل). ٢/٤٤ كلام الفخر عن هذا القول، وعما يليق بمذهب أصحابه أن يقولوه ٢/٤٤ الفرقة الثالثية قالوا: «إن صيغة افعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول الشريف المرتضى ٢/٥٤ ٣ - الفرقة الثالثة قالوا: «إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. ٢/٥٤ ولكن: لا ندري ما هو الحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي ٢/٥٤ تقسر الفخر - بالتفصيل - ستة عشر دليلاً، تثبت المنذهب المختار عنده (أن الصيغة تفيد الوجوب) ٢/٥٤ أولموب) ٢/٥٤ أولموب) ٢/٥٤ تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢/١٤ ألمرسلات: ١٤٦ والجواب بالتفصيل ٢ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِبل لهم اركعوا لا يركعون المرسلات: ١٤٦ والجواب بالتفصيل عنه ٢/١٠ إلى آية ﴿وَيل يومئذ للمكذبين والمرسلات: ١٤٦ والجواب بالتفصيل عنه ٢/١٠ الدليل الثالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر) سبأ للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله ٢٠ الدليل الشالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر) ٢٠ الدليل الشالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر) ٢٠ كان كله سبأ للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ££/Y                      | في بيان المعنى الحقيقي لصيغة «أفعل»، وتحديده                                                 |
| بيان أن أبا هاشم قال: وإنها تفيد الندب، بيان أن أبا هاشم قال: وإنها تفيد الندب، بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: ٢/٤٤ الفرقة الأولى قالوا: «إن الأمر (يعني صيفته) حقيقة في القدر (المعنوي) المشترك بين الوجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل) ٢ - الفرقة الثانية قالوا: وإن صيغة افعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول الشريف المرتضى ٣ - الفرقة الثالثة قالوا: وإنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. ولكن: لا ندري ما هو الحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي ٢/٥٤ تقسرير الفخس بالتفصيل - ستة عشر دليلاً، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تغيد الوجوب) ٢/٥٤ السيغة تقرير الفخس - بالتفصيل - ستة عشر دليلاً، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢/٥٤ [الأعراف: ٢٢] والجواب عنه ٢/٥٤ إيراد اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢/٤٤ إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٦]، والجواب بالتفصيل عنه ٢/٤٠ إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٤]، والجواب بالتفصيل عنه ٢٠ - الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٤]، والجواب بالتفصيل عنه الدليل الثالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو إلزام الأم) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله ٢٠ كان الأمر به (أو إلزام الأم) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ليض (أي: في               | تصريح الفخر: بأن الحق عنده أن هذه الصيغة حقيقة في الترجيح المانع من النة                     |
| بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث: ٢ / ٤٤ الفرقة الأولى قالوا: «إن الأمر (يعني صيغته) حقيقة في القدر (المعنوي) المشترك بين الوجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل) كلام الفخر عن هذا القول، وعما يليق بمذهب أصحابه أن يقولوه ٢ / ٤٤ كلام الفخرة الثانية قالوا: «إن صيغة افعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول الشريف المرتضى ٢ - الفرقة الثالثة قالوا: «إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. ٢ / ٤٤ ولكن: لا ندري ما هو الحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي ٢ / ٤٥ تقسرير الفخس - بالتفصيل - ستة عشر دليلاً، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تقيد الوجوب) ٢ / ٤٥ [الأعراف: ١٢] ٢ / ٤٤ [الأعراف: ١٢] ٢ / ٤٤ [الأعراف: ١٢] ٢ / ٤٤ إيراد اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢ / ١ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿ وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون ﴾ [المرسلات: ٤٨] ٢ / ٤٦ إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ ويل يومئذ للمكذبين ﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه ٢ - الدليل الثالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو إلزام الأم) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله ٢ الدليل الثالث الأمر به (أو إلزام الأم) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 11/4                      | الوجوب)، وأن هذا قول أكثر الفقهاء والمتكلمين                                                 |
| 1 - الفرقة الأولى قالوا: «إن الأمر (يعني صيغته) حقيقة في القدر (المعنوي) المشترك بين الوجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل).  2 لام الفخر عن هذا القول، وعما يليق بمذهب أصحابه أن يقولوه  3 - الفرقة الثانية قالوا: «إن صيغة افعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول الشريف المرتضى  4 - الفرقة الثالثة قالوا: «إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. وهو قول الغزالي  5 / ٥٤  7 - الفرقد الثاني ما هو الحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي  7 / ٥٤ تقيد الوجوب)  1 - السدليل الأول قول تعالى لإبليس: ﴿ما منعك ألاّ تسجيد إذ أمرتيك؟!﴾  3 / ٥٤ تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه  7 - المدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨] ٢/٩٤ إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه  7 - المدليل الثالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو إلزام الأمر) سبباً للزوم المأموربه. لكن الملازم باطل». مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | £ 1 7                     | بيان أن أبا هاشم قال: «إنها تفيد الندب»                                                      |
| الوجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل)  كلام الفخر عن هذا القول، وعما يليق بمذهب أصحابه أن يقولوه  ٧ ـ الفرقة الثانية قالوا: «إن صيغة افعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول الشريف المرتضى  ٣ ـ الفرقة الثالثة قالوا: «إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. ولكن: لا ندري ما هو الحق من هذه الاقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي  ١٥ ـ الفرقس المخسر ـ بالتفصيل ـ ستة عشر دليلا، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تقيد الوجوب)  ١ ـ السدليل الأول قوله تعالى لإبليس: ﴿ما منعك الا تسجد إذ أمرتك؟!﴾  ١ ـ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨] ٢/٥٤ أيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه  ٢ ـ الدليل الثاني: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأم) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | £ £ / Y]                  | بيان أن من الأصوليين، من قالوا بالوقف في هذه المسألة، وأنهم فرق ثلاث:                        |
| كلام الفخر عن هذا القول، وعما يليق بمذهب أصحابه أن يقولوه ٢ - الفرقة الثانية قالوا: «إن صيغة افعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول الشريف المرتضى ٣ - الفرقة الثالثة قالوا: «إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. ولكن: لا ندري ما هو الحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي ٢ /٥٤ تقرير الفخر - بالتفصيل - ستة عشر دليلا، تثبت المنذهب المختار عنده (أن الصيغة تفيد الوجوب) ٢ - المدليل الأول قول ه تعالى لإبليس: ﴿ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك؟!﴾ ٢ - المدليل الأول قوله تعالى لإبليس: ﴿ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك؟!﴾ ٢ [الأعراف: ١٢] ٢ /٥٤ تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢ / ١ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨] ٢ / ٢ إبراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه ٢ - الدليل الثالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ) المشترك بين             | <ul> <li>١ - الفرقة الأولى قالوا: «إن الأمر (يعني صيغته) حقيقة في القدر (المعنوي</li> </ul>  |
| <ul> <li>٧ - الفرقة الثانية قالوا: «إن صيغة افعل مشترك لفظي بين الوجوب والندب، وهو قول الشريف المرتضى</li> <li>٣ - الفرقة الثالثة قالوا: «إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. ولكن: لا ندري ما هو الحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي</li> <li>٢ - الفرقس ر بالتفصيل - ستة عشر دليلاً، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تفيد الوجوب)</li> <li>١ - السدليل الأول قوله تعالى لإبليس: ﴿ما منعك الا تسجد إذ أمرتك؟!﴾</li> <li>٢ - الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قبل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨]</li> <li>٢ - الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قبل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨]، والجواب بالتفصيل إبراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه</li> <li>٣ - الدليل الثالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو إلزام الأم) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                           | الوجوب والندب. وهو: ترجيح الفعل على الترك (أي: مطلق طلب الفعل).                              |
| الشريف المرتضى  ٣ ـ الفرقة الثالثة قالوا: «إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي.  ٣ ـ الفرقة الثالثة قالوا: «إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي.  ٢ ـ ولكن: لا ندري ما هو الحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي  ٢ ـ القصرير الفخر ـ بالتفصيل ـ ستة عشر دليلا، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تفيد الوجوب)  ٢ ـ السدليل الأول قول تعالى لإبليس: ﴿ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك؟!﴾  ٢ ـ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون ﴿ [المرسلات: ٤٨] ٢/٢٤  إبراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين ﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل  ٢ ـ الدليل الثالث: أنه «لو لم يكن الأمر مازماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأم)  ٢ ـ الدليل الشالث: أنه «لو لم يكن الأمر مازماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأم)  ٢ ـ الدليل الشالث: أنه «لو لم يكن الأمر مازماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأم)  ٢ ـ البراد ما المأموريه و لكن اللازم باطل» و مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | £ £ / Y                   | كلام الفخر عن هذا القول، وعما يليق بمذهب أصحابه أن يقولوه                                    |
| <ul> <li>٣ ـ الفرقة الثالثة قالوا: «إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاشتراك اللفظي. ولكن: لا ندري ما هو الحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي</li> <li>٣ ـ المخسر ـ بالتفصيل ـ ستة عشر دليلاً، تثبت الممذهب المختار عنده (أن الصيغة تفيد الوجوب)</li> <li>١ ـ السدليل الأول قولسه تعالى لإبليس: ﴿ما منعك ألاّ تسجد إذ أمرتك؟!﴾</li> <li>٢ ـ السدليل الأول قولسه تعالى إليليس: ﴿ما منعك ألاّ تسجد إذ أمرتك؟!﴾</li> <li>٢ ـ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨]</li> <li>٢ ـ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨]، والجواب بالتفصيل إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه</li> <li>٣ ـ الدليل الثالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو إلزام الأم) سبباً للزوم المأموربه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ل <mark>ب، وهو قول</mark> | ٧ ـ الفرقة الثانية قالـوا: «إن صيغة افعـل مشتـرك لفـظي بين الوجوب والنا                      |
| ولكن: لا ندري ما هو الحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي ٢/٥٤ تقـرير الفخـر ــ بالتفصيل ـ ستة عشر دليلاً، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تفيد الوجوب) ٢/٥٤ تفيد الوجوب) ٢ ـ الــدلـيل الأول قولـه تعـالـي لإبـليس: ﴿ما منعـك الا تسجـد إذ أمـرتـك؟!﴾ [الأعراف: ١٢] ٢/٥٤ تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢/٧ تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢ ـ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨] ٢/٢٤ إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل ٢٧/٤ عنه ٢٠ الـدليل الثالث: أنه «لـو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو إلزام الأمر) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله ٢٠ الــدليل المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | £0/Y                      | الشريف المرتضى                                                                               |
| تقرير الفخر بالتفصيل ـ ستة عشر دليلاً، تثبت المذهب المختار عنده (أن الصيغة تفيد الوجوب)  ١ ـ السدليل الأول قولسه تعالى لإبليس: ﴿ما منعاك الا تسجاد إذ أمرتاك؟!﴾  [الأعراف: ١٢]  تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢ ـ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨] ٢/٢٤  إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه ٣ ـ الدليل الشالك: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل، مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تراك اللفظي.              | ٣ ـ الفرقة الثالثة قالوا: (إنها حقيقة في الوجوب، أو في الندب، أو فيهما بالاث                 |
| تفید الوجوب)  ۱ - السدلیل الأول قولسه تعالی لإبلیس: ﴿ما منعث الاّ تسجد إذ أمسرته اله الاعراف: ۱۲]  ۱ / ۵۶ [الأعراف: ۱۲]  ۱ تقریر اعتراض ورد علیه، والجواب عنه ۱ - الدلیل الثانی قوله تعالی: ﴿وإذا قیل لهم ارکعوا لا یرکعون ﴾ [المرسلات: ٤٨] ۱ / ۶۶ [یراد اعتراض مستند إلی آیة ﴿ویل یومئذ للمکذبین ﴾ [المرسلات: ۲۷]، والجواب بالتفصیل عنه ۱ / ۲۷ عنه الشالث: أنه «لو لم یکن الأمر ملزماً للفعل: لما کان الأمر به (أو الزام الأمر سباً للزوم المأموريه. لکن اللازم باطل». مع بیان ذلك کله ۱ / ۲۷ عنه الدیم الماموریه. لکن اللازم باطل». مع بیان ذلك کله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | £0/Y                      | ولكن: لا ندري ما هو الحق من هذه الأقسام الثلاثة». وهو قول الغزالي                            |
| 1 - السدليل الأول قولمه تعالى لإبليس: ﴿ما منعك الا تسجد إذ أمرتك؟!﴾ [الأعراف: ١٢] تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢ - الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨] ٢/٢٩ إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه ٣ - السدليل الشالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو إلزام الأمر) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ه (أن الصيغة              | تقرير الفخر بالتقصيل ـ ستة عشر دليلًا، تثبت المذهب المختار عند                               |
| [الأعراف: ١٢]  تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه  ٢ ـ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون﴾ [المرسلات: ٤٨] ٢/٢٩  إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه ٣ ـ الدليل الشالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو إلزام الأمر) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | £0/Y                      | تفيد الوجوب)                                                                                 |
| تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه ٢ - الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قَيْلُ لَهُمُ ارْكُعُوا لَا يُرْكُعُونُ ﴾ [المرسلات: ٤٦] ٢ - الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قَيْلُ لَهُمُ ارْكُعُوا لَا يُرْكُعُونُ ﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه ٢ / ٤٧ عنه ٣ - الدليل الشالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر سباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله ٢ / ٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | أمسرتسك؟!﴾                | ١ - المدليل الأول قولم تعمالي لإبليس: ﴿مَا مَنْعَمَاكُ الَّا تَسْجَمُهُ إِذْ أَ              |
| <ul> <li>٢ ـ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قَيْلُ لَهُمُ ارْكُعُوا لَا يُرْكُعُونُ ﴾ [المرسلات: ٤٨] ٢/٢٩ إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿وَيْلُ يُومِئْدُ لَلْمُكَذَّبِينَ ﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه</li> <li>٣ ـ الـدليل الشالث: أنه «لـو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر) سبباً للزوم المأمورية. لكن اللازم باطل، مع بيان ذلك كله</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | £0/Y                      | [الأعراف: ١٢]                                                                                |
| إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والجواب بالتفصيل عنه عنه ٣/٢ المدليل الشالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل، مع بيان ذلك كله ٢/٢٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | £7/Y ·                    | تقرير اعتراض ورد عليه، والجواب عنه                                                           |
| عنه عنه ٣ ـ الدليل الشالث: أنه «لو لم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر) سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل، مع بيان ذلك كله ٢٧/٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>A3] Y\F3</b>           | ٧ ـ الدليل الثاني قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قَيْلُ لَهُمُ ارْكُعُوا لَا يُرْكُعُونَ﴾ [المرسلات: . |
| <ul> <li>٣ ـ الدليل الشالث: أنه «لولم يكن الأمر ملزماً للفعل: لما كان الأمر به (أو الزام الأمر)</li> <li>سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل». مع بيان ذلك كله</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | واب بالتفصيل              | إيراد اعتراض مستند إلى آية ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ [المرسلات: ٤٧]، والج                         |
| سبباً للزوم المأموريه. لكن اللازم باطل، مع بيان ذلك كله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                           |                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           | 1                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |                                                                                              |

| £A/Y                                         | من أمرهم ﴾ [الأحزاب: ٣٦]                                                                       |
|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| £4/Y                                         | إيراد اعتراض على هذا الدليل، والجواب عنه بالتفصيل                                              |
| مخالف مستحق للعقاب ، مع                      | <ul> <li>٤ - الدليل الرابع: أن «تارك المأمور به مخالف للأمر، وال</li> </ul>                    |
| 0./4                                         | بيان ذلك                                                                                       |
| يبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم،               | الاستشهاد بآية ﴿فليحـــلـر الــلــين يخالفون عن أمره أن تصــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 0./4                                         | [النور: ٦٣]                                                                                    |
| o./Y                                         | تقرير اعتراضات وردت على هذا الدليل                                                             |
| 01/7                                         | إجابة الفخر المفصلة عن هذه الاعتراضات الواردة                                                  |
| س يستحق العقاب ، ، مع بيان                   | <ul> <li>الدليل الخامس: أن «تارك المأمور به عاص، وكل عام</li> </ul>                            |
| 0A/Y                                         | ذلك                                                                                            |
| ب: ٩٩]. وقوله: ﴿ أفعصيت                      | الاستشهاد بقوله تعالى : ﴿ ولا أعصي لك أمراً ﴾ [الكهة                                           |
| OA/Y                                         | أمري؟﴾ [طه: ٩٣]                                                                                |
| أمرهم، ويفعلون ما يؤمرون،                    | الاستشهاد بقولسه تعالى: ﴿ لا يعصون الله ما                                                     |
| 01/4                                         | [التحريم: ٣]                                                                                   |
| لدوده يدخله ناراً خالداً فيها ﴾              | الاستشهاد بقـوله تعالى: ﴿وَمِن يَعْصُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَيَتَّعَدُ حَ                       |
| 0A/Y                                         | [النساء: ١٤]                                                                                   |
| 04/Y                                         | تقرير اعتراض على هذا الدليل، من وجوه أربعة                                                     |
| 04/4                                         | جواب الفخر عنها بالتفصيل                                                                       |
| خر»، مع تقريره ذلك وتبيينه٧ / ٣٠             | تصريح الفخر: «بأن هذا الدليل (الخامس) يقرر على وجه آ.                                          |
| T./Y                                         | تبيين وجه «كون تارك المأمور به عاصياً»                                                         |
| لوجوب، من وجهين: ٦٧/٢                        | تبيين أن «تسمية تارك المأمور به عاصياً، تدل على أن الأمر ل                                     |
| دعا أبا سعيد الخدري ، فلم يجبه ،             | ٦ - المدليل السادس: «أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ا                                     |
| مت قول الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ | لأنــه كان في الصـــلاة، فقـــال: وما منعك أن تستجيب وقد سمه                                   |
| 74/4                                         | آمنوا استجيبوا لله وللرسول ﴾ [الأنفال: ٢٤]                                                     |
| 77/7                                         | تبيين وجه ذلك                                                                                  |
| ة أنه لا يدل على المدعى ٦٦/٢                 | إيراد اعتراض على هذا الدليل من ناحية أنه خبر آحاد، وناحيا                                      |
| 77/Y                                         | جواب الفخر عن ذلك، بالتفصيل                                                                    |
| م بالسواك عند كل صلاة» ٢٧/٢                  | ٧ ـ الدليل السابع: حديث ولولا أن أشق على أمتي، لأمرته.                                         |
| 7A/Y                                         | توجيه ذلك، وتبيين ما تفيده كلمة «لولا»                                                         |

| :           | •                                                                                                     |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٨/٢        | إيراد اعتراض على هذا الدليل (السابع)، ودفعه                                                           |
|             | ٨ - الدليل الشامن: خبر «بربرة» «من قولها لرسول الله - صلى الله عليه وسلم -: أتأمرني                   |
| 7A/Y        | وإجابته بقوله: «لا، إنما أنا شافع»                                                                    |
| - 14/4      | توجيه ذلك                                                                                             |
| ، بدون      | <ul> <li>٩ ـ الـدليل التاسع: إجماع الصحابة (رضوان الله عليهم) على كون الأمر للوجوب.</li> </ul>        |
| 74/4        | ظهور إنكار على ذلك                                                                                    |
|             | حكم الصحابة بوجوب أخذ الجزية من المجوس، لحديث عبد الرحمٰن بن عوف: «سنوا بـ                            |
| 74/4        | أهل الكتاب»                                                                                           |
| V+/Y        | حكم الصحابة بوجوب غسل الإناء من ولوغ الكلب، لحديث: « فليغسله سبعاً»                                   |
| للها إذا    | حكم الصحابة بوجوب إعادة الصلاة (المنسية) عند ذكرها، لحديث: ١٠٠٠ فليص                                  |
| V./Y        | ذکرها»                                                                                                |
| :<br>جنوب،  | إيراد اعتراض على هذا المدليل: بأن الصحابة لم يروا أن هذه الصيغة تفيد المو                             |
| V1/Y        | في كثير من النصوص                                                                                     |
| وهم إن      | الاستشهاد بآية: ﴿ وأشهدوا إذا تبايعتم ﴾ [البقرة: ٢٨٧]، وآية: ﴿ فكاتب                                  |
| -           | علمستسم فيهسم خيرا ، (السنسور: ٣٣]، وآية : ﴿ فانكحسوا ما طاب له                                       |
|             | النساء ﴾ [النساء: ٣]، وآية: ﴿ وإذا حللتم فاصطادوا ﴾ [المائدة: ٢]                                      |
| V1/Y        | جواب الفخر عن ذلك: بأن الوجوب في مثل هذه الأيات، قد تخلف لمانع                                        |
| , الندب     | <ul> <li>١٠ ـ الـدليل العاشر: أن لفظ وأفعل»: إمّا أن يكون حقيقة في الوجوب فقط، أو حقيقة في</li> </ul> |
|             | فقط، أو حقيقة فيهما، أو ليس حقيقة في واحد منهما، والاقسام الأخيرة باطلة، فتعيز                        |
| VY/Y        | الأول»                                                                                                |
| <b>VY/Y</b> | بيان بطلان الأقسام الأخيرة بالتفصيل، مع دفع بعض الاعتراضات الجزئية الواردة                            |
| الذي لا     | ١١ _ الدليل الحادي عشر: «اقتصار عقلاء اللغويين _ بالنظر إلى تعليل حسن ذم العبد                        |
| V£/Y        | يمتثل أمر سيده _ بقولهم: أمره سيده بكذا، فلم يفعله »                                                  |
| V1/Y        | تقرير اعتراض ورد على هذا الدليل، من جهات عديدة                                                        |
| ;V0/Y       | حواب الفخر عنه، بالتفصيل                                                                              |
| ن يكون      | ١٢ ـ الدليل الثاني عشر: أن «لفظ (افعل) دال على اقتضاء الفعل، ووجوده. فوجب أ                           |
| V1/7        | ﴿ مَانِعاً مِن نَقِيضِ الفُّعلِ قِياساً على الخبر». مع بيان ذلك، وشرح الجامع                          |
| VV/Y        | إيراد اعتراض على هذا الدليل، ودفعه                                                                    |
| ان بکون     | - ١٣ ـ البدليل الشالث عشب : وأنه إذا كان الأمر يفيد رجحان وجود الفعل على عدمه، لزم أ                  |

.

| VA/Y             | مانعاً من تركه مع تبيين ذلك والإفاضة في شرحه.                                      |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
|                  | تقرير معارضة لهذا الدليل الجواب: بأنها تتحقق بالنسبة لكل التكاليف                  |
| الفعل على عدمه،  | ١٤ ـ المدليل السرابع عشر: وأنه لا شك أن الأمريدل على رجحان طرف وجود                |
|                  | وأن ذلك يستلزم أن تكون شرعية المنع من الترك، راجحة في ا                            |
|                  | الإذن في التبرك. مع التصريح: «بـأن وجـوب العمـل بالـراجـح في ال                    |
| ۸٠/٢             | والمعقول»                                                                          |
| ۸٠/٢             | بيان أن «النص» قوله صلى الله عليه وسلم: «أنا أقضى بالظاهر»                         |
|                  | بيان أن دلالة «المعقول» على «وجوب العمل بالراجح في الظن»، من وجهير                 |
|                  | <ul> <li>١٥ ـ الدليل الخامس عشر: أن «الوجوب» ينبغي أن تكون له صيغة مفرد</li> </ul> |
| -                | الصيغة (التي تصلح للدلالة عليه) هي: «افعـل» (دون غيرهـا). فوجب                     |
| AT/Y             | للوجوب                                                                             |
| ۸٣/٢             | تفصيل القول في تبيين ذلك                                                           |
|                  | إجابة الفخر عن ذلك الاعتراض (المتضمن للنقض والمعارضة)، وتبيينه أن ه                |
| AE/Y             | وتقرير ما يبطل المعارضة الأولى، ثم الثانية                                         |
| جوب دون الندب،   | - ١٦_ الدليل السادس عشر: «أنه إذا دار لفظ (افعل) بين أن يحمل على الو               |
| 41/4             | أو يحمل على الندب دون الوجوب وجب حمله على الوجوب،                                  |
| 41/4             | بيان أن وجوب هذا الحمل، ثابت بالنص والمعقول                                        |
| ديث طويل فيه ذكر | تصريح الحافظ السخاوي في «المقاصد الحسنة» (٢١٤): «بأنه طرف من ح                     |
| ۲ م ۲            | القنوت                                                                             |
| 44/4             | تقرير اعتراض تفصيلي على الاستدلال بالنص                                            |
| 94/4             | جواب الفخر عن هذا الاعتراض، وتبيين عدم صحة وروده                                   |
| 40/4             | تقرير الفخر أموراً (ثلاثة) احتج بها منكرو «كون الأمرِ للوجوب»                      |
|                  | سألة الثالثة:                                                                      |
| 47/4 8 10-1      | إذا ورد الأمر (صيغة افعل) عقب كل من «الحظر» و «الاستثذان»، فهل يفيد                |
|                  | اختيار الفخر • «أنه للوجوب» (كما هو مذهب الجمهور) خلافاً لبعض الأصح                |
| ۹۷/۲             | تقريره دليل مذهبه هو والجمهور، بالتفصيل                                            |
| 44/4             | تقريره ما احتج به المخالف (القائل بالإباحة): من الكتاب، والعرف                     |
| 47/4             | جواب الفخر عن ذلك، بالتفصيل<br>جواب الفخر عن ذلك، بالتفصيل                         |
| 77/1             | جواب التحر عن دنت المنتصين                                                         |

المعارضة بقوله تعالى: ﴿فإذا انسلخ الأشهر الحرم فاقتلوا المشركين . . ﴾ [التوبة: ٥]، وقوله: ﴿ . . ولا تحلقوا رءوسكم حتى يبلغ الهدي محله . . ﴾ [البقرة: ١٩٦] ﴿ . . ولا تحلقوا رءوسكم حتى يبلغ الهدي محله . . ﴾ [البقرة: ١٩٦] إيراد اعتراض على استشهاده مع الإحالة على تفسيره (٢/ ١٩٠) ط الخيرية:

تنبيه على أن القاتلين هنا بالإباحة، اختلفوا في مسألة ورود النهي عقب الوجوب: أيفيد الإباحة أم التحريم؟

## المسألة الرابعة:

AA/Y. هل الأمر المطلق (المجرد عن القرينة) يفيد التكرار؟ 4A/Y . اختيار الفخر: أنه لا يفيده أن بل يفيد طلب الماهية 44/4 تصريحه: بأن الأكثرين خالفوا في ذلك، وأنهم ثلاث فرق 44/4 تقريره وجوها (أربعة) تثبت مذهبه، مع تبيينها وتفصيل القول فيها 1.4/4 إيراده وجوهاً (خمسة) احتج بها القائلون بالتكرار إيراد وجهين احتج بهما المتوقفون القائلون: «بالاشتراك بين المرة الواحدة، وبين 1.4/4 التكران 1.4/4 جواب الفخر ـ بالتفصيل ـ عن أدلة القائلين بالتكرار جواب الفخر عن دليل القائلين بالاشتراك: «بأن كلَّا من الاستفهام والاستعمال لا يدل على 1 - 2/4 هذا الاشتراك...ه

#### المسألة الخامسة:

هل يقتضي الأمر المطلق المعلق بشرط أو صفة، تكرار المأمور به بتكرارهما، أم لا؟ ١٠٧/٢ بيان وقـرع الخلاف في ذلك، وأن مثبتي التكرار في المسألة السابقة، أثبتوه في هذه المسألة، 1.4/4 وأن النافين فيها اختلفوا هنا بين مثبت وناف تصريح الفخر: «بـأن المختـار: أنـه لا يفيد التكرار من جهة اللفظ، ويفيده من جهة ورود 1.4/4 الأمر بالقياس، الاستدلال على «أنه لا يفيده من جهة اللفظ»، بوجوه أربعة 1.4/4 1.4/4 تقرير الدليل المثبت ولكونه يفيده من جهة القياس، بالتفصيل 1.4/4 تقرير اعتراض على هذا الدليل، من نواح ثلاث 111/4 جواب الفخر عن هذا، مع الإفاضة في التفصيل تصريح الفخر: «بأنه على القول بأن التكرار إنما يكون مستفاداً من الأمر بالقياس، يظهر أنه

مخالفة بينه، وبين ظاهر المذهب المنقول عن الأصوليين: من أنه لا لمفيد التكرار، ١١٢/٢ المسألة السادسة: هل يفيد «الأمر المطلق، الفوز، أم التراخي، أم غيرهما؟ 114/4 تقرير الفخر الخلاف في ذلك، وتبيينه 114/4 تصريحه و بأن «الحق أنه موضوع لطلب القدر المشترك بينها، بدون إشعار بخصوص كونه فوراً أو تراخياً» 114/4 الاستدلال على هذا المذهب المختار، بأربعة وجوه: ٠ 114/1 تقرير الفخر وجوهاً (تسعة)، احتج بها الحنفية (القائلون بالفورية» 110/4 جواب الفخر عن هذه الوجوه (التسعة)، ونقضه لها بالتفصيل 14./4 المسألة السابعة: في إثبات «مفهوم الشرط» 177/7 التصريح: بأن القاضي أبا بكر الباقلاني، وأكثر المعتزلة خالفوا في ذلك، ونفوه 177/7 تقرير الفخر وجهين لإثباته، وهو المذهب المختار عنده 144/4 تقرير اعتراض وارد على هذا الدليل من وجهين، والجواب عنهما: 177/7 تقرير ما احتب به المخالفون (النافون لمفهوم الشرط) من «القرآن» و «الحكم» 1YV/Y جواب الفخر عن دليلي المخالفين، ونقضه لهما 144/4 المسألة الثامنة: في الكلام على حكم (مفهوم العدد من حيث الموافقة والمخالفة) 179/7 ١- الكلام على ما وقع في جانب الزيادة، مع التمثيل له 144/4 بيان أنه «إذا كان العدد ناقصاً موصوفاً بحكم لم يجب أن يكون الزائد موصوفاً بذلك الحكم، 14./4

14. / 4

٣ ـ الكلام على ما وقم في جانب النقصان، وبيان أن «الحكم» ـ حينتُـذ ـ إمّا «إباحة»،

أو «إيجاب»، أو وحظر»

تصريح الفخر: «بأنه ثبت أن قصر الحكم على العدد لا يدل على نفيه عن العدد الزائد أو الناقص، إلاّ لدليل منفصل»، مع الإشارة إلى وقوع الخلاف في ذلك ١٣١/٧ تقرير الفخر ما احتج به المخالف (المثبت لحجية مفهوم العدد المخالف) من السنة والإجماع جواب الفخر عن دليل المخالف من السنة جوابه عن الإجماع

#### المسألة التاسعة:

ما يدل عليه «الأمر» المقيد بالاسم؟ (مسألة مفهوم اللقب)

TRE/Y

تقرير الخلاف فيه بين الجمهور ومخالفيهم مع التمثيل والتوضيح

TRE/Y

تقرير الفخر وجوهاً (ثلاثة) تثبت مذهب النافين (المختار عنده)

TRE/Y

تقرير حجة المخالف (المثبت حجية مفهوم اللقب)، والجواب عنها

## المسألة العاشرة:

في بيان دلالة «الأمر المقيد بصفة» (مسألة مفهوم الصفة) 141/1 تمثيل المصنف لهـ ذا المفهوم، وتقريره للخلاف فيه، مع بيان اختياره الذي خالف فيه اختيار 141/1 جماهير أصحابه من الشافعية والأشاعرة تقرير وجوه (أربعة) استدل بها النافون لحجية مفهوم الصفة المخالف، مع دفع اعتراض ورد على 144/Y الوجه الأول 124/4 . تقرير أمور (ثلاثة) استدل بها مثبتو حجية مفهوم الصفة المخالف التصريح: بأن وكون تعليل الأحكام المتساوية بالعلل المختلفة، خلاف الأصل، سيأتي بيانه 122/4 في كتاب القياس (من المحصول)، وتقرير عدم تسليمه إجابة الفخر بالتفصيل عن أدلة المثبتين 122/4 127/4 ذكر فرعين متعلقين بهذه المسألة

#### المسألة الحادية عشرة:

في بيان «أن الأمر غيره بفعل هل يدخل تحت الأمر؟»
تصريح الفخر: بأن أبا الحسين البصري ذكر في ذلك تفصيلًا لطيفاً، في باب تضمن مسائل
(أربع)

إيراد الفخر هذه المسائل الأربع، مع التمثيل وتبيين الحق فيها المسائل الأربع، مع التمثيل وتبيين الحق فيها

## المسألة الثانية عشرة:

في بيان ما يقتضيه الأمر الوارد عقب أمر سابق بحرف العطف وبغيره المراد عقب أمر سابق بحرف العطف وبغيره

## القسم الثاني

في «المسائل المعنوية»، وفيه أنظار تناولت أموراً أربعة في (أقسام الوجوب، والفعل المأمور به، والمأمور نفسه)

#### النظر الأول:

في «أقسام الوجوب»، وفيه تمهيد وثلاث مسائل: 109/٢ التمهيد; في بيان «انقسام الوجوب» من حيثيّات مختلفة: 109/٢

## المسألة الأولى:

في الكلام على الواجب المخير ٢/ ١٥٩ فرع: في بيان أن الأمر بالأشياء إما أن يكون على الترتيب ٢/ ١٦٩ تلخيص المحقق للمسألة تلخيصاً دقيقاً ٢/ هـ ١٦٩

## المسألة الثانية:

في الكلام على الواجب الموسّع في وقته الكلام على الواجب الموسّع في وقته العمر المواجب الموسع في جميع العمر المحقق لمباحث المسألة وما تفرع عنها والإحالة على مواضع بحثها في أهم المراجع الأصولية

## المسألة الثالثة:

في الكلام على الواجب الكفائي تلخيص المحقق للمسألة، وتعريف أهم المصطلحات الواردة فيها، وتحرير المذاهب تفصيلاً

144/4

Y+1/4

Y. 4/ Y

Y+ V / Y.

Y+4/Y.

Y+4/Y:

71•/Y

Y1Y/Y-

## في الكلام على وأحكام الوجوب، وفيه مسائل خمس:

## المسألة الأولى:

في بحث المسألة المعروفة بمسألة «مقدمة الواجب» وفروعها الفرع الأول: في أقسام «مقدمة الواجب» الفرع الأول: في أقسام «مقدمة الواجب» الفرع الثاني: في بيان وجه بطلان قول من قال: «إذا اختلطت منكوحة بأجنبية وجب الكف عنهما وإن كانت المحرمة هي الأجنبية فقط دون المنكوحة» المذاهب الفقهية في حكم وطء من قال لزوجتيه: «إحداكما طالق». الفرع الثالث: في مذاهب العلماء في وصف ما يزيده المكلف على قدر الواجب غير المقدر المحلف على قدر الواجب غير المقدر المحلف على قدر الواجب غير المقدر المحلف المصنف المحقق للمسألة تلخيصاً جامعاً لكثير من الفوائد التي ذكرها الإمام المصنف ومحققو الأصوليين

#### المسألة الثانية:

في إثبات أنَّ الأمر بالشيء نهي عن ضده

#### المسألة الثالثة:

في إثبات أنه ليس من شرط الوجوب تحقَّق العقاب على الترك

## المسألة الرابعة:

في إثبات أنَّه إذا نسخ «الوجوب» بقي الجواز

#### المسألة الخامسة:

في إثبات أن ما يجوز تركه لا يكون فعله واجباً فروع خمسة متعلقة بهذه المسألة الفرع الأول: في بيان الخلاف في كون «المندوب» مأموراً به الفرع الثاني: في أن المندوب هل يصير واجباً بعد الشروع أم لا؟ الفرع الثائث: في الخلاف في كون «المباح» من التكليف أم لا؟ الفرع الرابع: في بيان متى يكون «المباح» حسناً، ومتى يكون غير حسن

| Y14/4         | الفرع الخامس: في المباح، هل هو من الشرع أم لا؟                                                 |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | النظر الثالث:                                                                                  |
| Y10/Y         | أمن القسم الثاني في والمأمور به وفيه ست مسائل:                                                 |
| <b>Y10/</b> Y | المسألة الأولى:<br>مسألة تكليف ما لا يطاق                                                      |
| Y#V/Y         | المسألة الثانية: أ<br>في تكليف الكفار بفروع الشريعة                                            |
| Y£7/Y         | المسألة الثالثة :<br>في أن الإتيان بالمأمور به هل يقتضي الاجزاء أم لا؟                         |
| Y£9/Y         | المسألة الرابعة:<br>في أن الإخلال بالمأمور به، هل يوجب القضاء، أم لا؟                          |
| <b>70</b> 7/7 | المسألة الخامسة:<br>هل الأمر بالأمر بالشيء يكون أمراً أم لا؟                                   |
| Y0 & / Y      | المسألة السادسة:<br>هل الأمر بالماهية لا يقتضي الأمر بشيء من جزئياتها مخصوصة؟                  |
|               | النظر الرابع :                                                                                 |
| Y00/Y         | من القسم الثاني في والمأموري، وفيه ست مسائل:                                                   |
| Y00/Y         | المسألة الأولى:<br>مسألة والحكم على المعدوم»<br>تلخيص المحقق للمسألة، وتحريره لأهم ما ورد فيها |
| Y00/Y         | المسألة الثانية:                                                                               |
| Y1./Y         | في تكليف الغافل                                                                                |

\_ 440 \_

المسألة الثالثة: في أن المأمور يجب أن يقصد إيقاع المأمور به على سبيل الطاعة **777/Y** المسألة الرابعة: **777/7** في تكليف المكره المسألة الخامسة: **TV1/T** «مسألة التكليف قبل المباشرة بالفعل» المسألة السادسة: TVO/Y في المأمور به إذا كان مشروطاً بشرط القسم الثالث YV9/Y من أقسام الكلام في الأوامر وفي النواهي، وفيه ست مسائل المسألة الأولى: **YA1/Y** في مذاهب العلماء فيما يدل عليه النهي (لا تفعل) المسألة الثانية: النهي هل يفيد التكرار؟ المسألة الثالثة: في أنه هل يجوز أن يكون الشيء الواحد مأموراً به، منهياً عنه (معاً)؟ YAP/Y . المسألة الرابعة: في أن النهي هل يفيد فساد المنهى عنه؟ 741/Y المسألة الخامسة: 4 .. / 4 هل يدل النهي على صحة المنهى عنه؟ المسألة السادسة: في المطلوب بالنهي (مسألة لا تكليف إلا بفعل) 4.4/Y

- 444 -

|              | المسألة السابعة:                                                             |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٠٤/٢        | في حكم النهي عن عدة أشياء                                                    |
| 4.4/4        | <ul> <li>(٤) الكلام في «العموم والخصوص»، وهو مرتب على أربعة أقسام</li> </ul> |
|              | القسم الأول                                                                  |
| ۳۰۷/۲        | في «العموم»، وهو مرتّب على شطرين:                                            |
| 4.4/4        | ١ ـ الشطر الأوَّل: في «ألفاظ العموم»، وفيه مسائل سبع:                        |
|              | المسألة الأولى:                                                              |
| 4.4/4        | في تعريف العام وشرح حقيقته                                                   |
|              | المسألة الثانية:                                                             |
| 711/7        | في بيان ما يفيد العموم، ويدل عليه                                            |
|              | المسألة الثالثة:                                                             |
| <b>TIT/T</b> | في الفرق بين المطلق والعام، والعدد                                           |
|              | المسألة الرابعة:                                                             |
| 410/4        | في أقوال العلماء في صيغ العموم، وفيها حمسة فصول:                             |
|              | الفصل الأول                                                                  |
| 414/4        | في أنّ «من» و «ما» و «أين» و «متى» في الاستفهام للعموم                       |
|              | . الفصل الثاني                                                               |
| 440/4        | أنّ صيغة «من» و «ما» في المجازاة للعموم                                      |
| *            | الفصل الثالث                                                                 |
| 444/4        | أنّ صيغة «الكل» و «الجميع» تفيدان الاستغراق                                  |
|              | الفصل الرابع                                                                 |
| <b>727/7</b> | في أنّ النكرة في سياق النفي تعم                                              |
|              |                                                                              |

#### الفصل الخامس

في بيان شبه منكري العموم، والردّ عليها

المسألة الخامسة:

في الجمع المعرف بلام الجنس

المسألة السادسة:

هل الجمع المضاف، والضمير موضوعان للاستغراق؟

المسألة السابعة:

في أنه إذا أمر جمعاً بصيغة الجمع: أفاد الاستغراق فيهم

الشطر الثاني (من القسم الأول الخاص بالعموم) في الكلام على ما الحق بالعموم وليس منه، 410/4: 1 وفيه خمس عشرة مسألة:

المسألة الأولى:

في الواحد المعرف بلام الجنس هل يفيد العموم، أم لا؟

المسألة الثانية:

في أقل الجمع، والجمع المنكّر

المسألة الثالثة:

فيما يحمل عليه الجمع المنكر

المسألة الرابعة:

في نحو قوله تعالى: و ﴿ لا يستوي أصحاب النار وأصحاب الجنَّة ﴾ هل يقتضي نفي الاستواء، TVV/Y في جميع الأمور حتى في القصاص؟

المسألة الخامسة:

في أن نحو قوله تعالى: ﴿يَا أَيْهَا النَّبِي ﴾ لا يتناول الأمَّة .

المسألة السادسة:

في اللفظ الذي يتناول المذكر والمؤنث

480/4.

401/Y.

414/Y:

**414/4** 

41V/Y ...

TV . / Y

440/4

TV4 /Y

**ሦለ**•/ Y .

## المسألة السابعة:

المسألة المشهورة بمسألة والمقتضى لا عموم له،

#### المسألة الثامنة:

هل نحو قول القائل هوالله لا آكل» يقبل التخصيص أم لا؟

#### المسألة التاسعة:

في قول الشافعي - رضي الله عنه -: «ترك الاستفصال في حكاية الحال مع قيام الاحتمال ينزل منزلة العموم في المقال؟»

## المسألة العاشرة: ``

في العطف على العام هل يقتضي العموم أم لا؟

## المسألة الحادية عشرة:

## المسألة الثانية عشرة:

في نحو قول الصحابي: «نهى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - عن بيع الغرر» أو «قضى رسول الله بالشاهد واليمين»، أو «سمعت النبي - صلى الله عليه وآله وسلم - يقول: قضيت بالشفعة للجار»، أو قول السراوي: «انه - صلى الله عليه وسلم - قضى بالشفعة للجار» يفيد العموم أم لا؟

## المسألة الثالثة عشرة:

في نحو قول الراوي: «كان رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ يجمع بين الصلاتين في السفر» يقتضي العموم والتكرار أم Y

## المسألة الرابعة عشرة:

إذا قال الراوي: «صلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بعد الشفق»، فهل يحمل قوله هذا على وقوع هذه الصلاة بعد الشفقين: الحمرة والبياض، وإذا قال الراوي: «صلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - في الكعبة»، فهل يمكن الاستدلال به على جواز

أداء الفرض فيها؟

المسألة الخامسة عشرة:

هل لـ «مفهوم المخالفة» عموم أم لا؟

الفهرس الإجمالي لموضوعات الجزء الثاني

فَهُرُس مُوضُوعات البُحْزُع الثَّالِثُ النسم الأول

(من بحث العموم والخصوص) في الكلام على بحث «الخصوص»، وفيه مسائل ثمان: ٣/٥٠

المسألة الأولى:

ني بيان حد «التخصيص»، ومعنى «العام المخصوص»، وما يصير به العام خاصًا، وما يقال عليه: «المخصص للعموم»

المسألة الثانية:

في بيان الفرق بين «التخصيص» و «النسخ»، والفرق بين هالتخصيص» و «الاستثناء» ٨/٣

المسألة الثالثة:

في بيان ما يجوز تخصيصه، وما لا يجوز

المسألة الرابعة:

هل يجوز إطلاق اللفظ العام لإرادة الخاص؟

المسألة الخامسة:

في بيان الغاية التي لا يمكن أن ينتهي تخصيص العموم إلى أقل منها بالنظر إلى ألفاظ الاستفهام والمجازاة، وإلى الجمع المعرّف بالألف واللام

المسألة السادسة:

هل يصير العام الذي دخله التخصيص مجازاً في باقي الأفراد؟

18/4

1.4/4

1 - p1 - %

1./4

.11/4

المسألة السابعة:

هل يجوز التمسُّك بالعام المخصوص أم لا؟

14/4

40/4

المسألة الثامنة:

هل يجوز التمسُّك بالعام ابتداءً قبل الاستقصاء في طلب المخصَّص له؟ ٢١/٣

\* \* \* 4

## القسم الثالث

(من بحث العموم والخصوص) في الكلام على «ما يقتضي تخصيص العام»، ممّا يقع في أطراف أربعة:

«الأدلة المتصلة المخصّصة».

و «الأدلة المنفصلة المخصّصة».

و «بناء العام على الخاص».

القول في تخصيص العام بـ «الأدلة المتصلة»، وفيه أبواب ثلاثة:

الباب الأول

في الكلام على «الاستثناء» وفيه سبع مسائل:

المسألة الأولى:

في تعريف «الاستثناء» وشرح حقيقته ٢٧/٣

المسألة الثانية:

هل يجب أن يكون «الاستثناء» متصلًا، أم يجوز أن يكون منفصلًا؟

المسألة الثالثة:

هل يجوز استثناء الشيء من غير جنسه؟ ٢٠/٣

المسألة الرابعة:

هل يشتـرط في «المستثنى» أن لا يكون أكثر ممّا بقي، أو أن يكون أقلّ منه (مسألة الاستثناء

| <b>T</b> V/ <b>T</b>         | المستغرق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                              | المسألة الخامسة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>44/</b> #                 | هل «الاستثناء» من الإثبات نفي، ومن النفي إثبات؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                              | المسألة السادسة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤١/٣                         | المسالة السادلية .<br>على أيّ شيء تعود الاستثناءات إذا تعددت؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| · '                          | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| £T/T .                       | المسألة السابعة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 41/1 .                       | هل يعود الاستثناء المذكور عقب جمل كثيرة إليها بأسرها، أم لا؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                              | * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                              | الباب الثاني الدارة المناه التاريخ التاريخ المناه الماريخ الماريخ المناه الماريخ المار |
| ر بانسرها) وفيه مسان<br>۵۷/۳ | من أبواب القول في الأدلة المتصلة في الكلام على «التخصيصر ثمان:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| •                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                              | المسألة الأولى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ov /*                        | في تعريف «الشرط»، وشرح حقيقته وتقسيمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                              | المسألة الثانية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 0A/W .                       | في بيان صيغة الشرط، وحكم جزئياتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                              | المسألة الثالثة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 04/4                         | العسانة النائلة .<br>في الكلام على «حصول المشروط»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ·                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| /                            | المسألة الرابعة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 71/4                         | في الكلام على «حكم الشرطين» إذا دخلا على جزاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                              | المسألة الخامسة :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 71/Y                         | في حكم دخول الشرط الواحد على مشروطين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                              | المسألة السائمية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 77/T                         | هل يرجع حكم «الشرط الداخل على الجمل» إليها بالكليّة؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

## المسألة السابعة:

هل يجب اتصال الشرط بالكلام، وهل يحسن تقييد الكلام بشرط أن يكون الخارج أكثر من الباقي؟

#### المسألة الثامنة:

77/7

هل يجوز تقديم الشرط وتأخيره، وما الأولى منهما؟

\* \* \* \*

#### الباب الثالث

من أبواب القول في الأدلة المتصلة في الكلام على «تخصيص العام بالغاية والصفة»، وفيه فصلان:

## القصل الأول

في الكلام على وتقييد العام بالغاية، وفيه أبحاث أربعة البحث الأول: أنّ غاية الشيء ونهايته وطرفه ومقطعه، البحث الثاني: في ألفاظ الغاية وأمثلتها البحث الثالث: والتقييد بالغاية، يقتضي أن يكون الحكم فيما بعدها بخلاف الحكم فيما قبلها البحث الرابع: في بيان جواز اجتماع الغايتين البحث الرابع: في بيان جواز اجتماع الغايتين

## الفصل الثاني

في الكلام على «تقييد العام بالصفة» الكلام على «تقييد العام بالصفة»

#### \* \* \* \*

القول في تخصيص العام بـ «الأدلة المنفصلة»، وفيه تمهيد وفصول أربعة ٢١/٣ التمهيد: في حصر الأدلة المنفصلة المخصّصة للعموم

## الفصل الأول

في الكلام على وتخصيص العموم بالعقل» ٢٣/٣

## الفصل الثاني

في الكلام على والتخصيص بالحسّ، والتخصيص بالحسّ،

#### الفصل الثالث

في الكلام على «تخصيص المقطوع بالمقطوع»، وفيه مسائل ست:

## المسألة الأولى:

في تخصيص الكتاب الكريم بالكتاب

## المسألة الثانية:

هل يجوز تخصيص السنة المتواترة بالسنة المتواترة؟

#### المسألة الثالثة:

هل يجوز تخصيص الكتاب بالسنة المتواترة، وبالعكس؟

## المسألة الرابعة:

هل يجوز تخصيص الكتاب والسنة المتواترة بالإجماع، وهل يجوز العكس؟

## المسألة الخامسة:

هل يجوز تخصيص الكتاب والسنة المتواترة بفعل رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ ما لا؟ \_ أم لا؟

## المسألة السادسة:

هل عدم إنكار رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ على من فعل بحضرته ما يخالف مقتضى العموم تخصيص له في حق هذا الفاعل فقط؟

## الفصل الرابع

في الكلام على تخصيص المقطوع بالمظنون، وفيه مسائل ثلاث: ٢٥/٣

## المسألة الأولى:

هل يجوز تخصيص الكتاب بخبر الواحد أم لا؟ المسألة الثانية:

هل يجوز تخصيص عموم الكتاب، والسنة المتواترة بالقياس أم لا؟

## المسألة الثالثة:

هل يجبوز تخصيص العمام بـ «مفهوم المخالفة» على القول بحجيَّته، ومع كون دلالته أضعف من دلالة المنطوق؟

\* \* \* \*

#### القول

1.2/4 في بناء العام على الخاصّ الكـــلام على ما إذا روي عن رسول الله ـ صلى الله عليه وسلَّم ـ خبران، خاصٌّ وعام، وهما كالمتنافيين، أو المتباينين 1. 1/4 بيان أن هذين الخبرين إمّا أن يعلم تاريخهما، أو لا يعلم 1.2/4 الكلام على ما إذا علم تاريخهما، وتقرير الخلاف الواقع في حكمه 1- 1/4 بيان أنه إن علم تاريخهما؛ فإمّا أن تعلم مقارنتهما، أو يعلم تراخي أحدهما عن الآخر٣/٤٠١ بيان الحكم فيما إذا علمت مقارنتهما، وتقرير الخلاف فيه 1.1/4 بيان الحكم فيما إذا علم تراخى أحدهما عن الآخر، وتقرير الخلاف فيه 1.8/4 بيان أنَّه \_ في هذه الحالة \_ إمَّا أن يعلم تأخَّر الخاص عن العام، أو تأخر العام 1.7/4 تصـريح الإمـام المصنف بأنَّه إن ورد الخاص قبل حضور وقت العمل بالعام، كان ذلك بياناً للتخصيص، جائزاً عند من يجوّز تأخير بيان العام دون مانعيه 1.7/4 تصريحه بأنَّه إن ورد الخاص بعد حضور وقت العمل بالعام كان ذلك نسخاً، وبياناً لمراد المتكلم فيما بعد، دون ما قبل؛ لأن البيان لا يجوز تأخيره عن وقت الحاجة 1.7/4 تصريحه بأنَّه إن تأخر العام عن الخاص فاختيار الإمام الشافعيّ وأبي الحسين البصري أنَّه يبتني العام على الخاص؛ خلافاً لأبي حنيفة والقاضي عبد الجبار في قولهم: إن العام المتأخر ينسخ الخاص المتقدم، وخلافاً لابن القاصّ في توقفه 1.7/4 الكلام على القِسم الثاني ـ حالة الجهل بالتاريخ ـ وتقرير الخلاف الواقع في حكمه، ووجوه الترجيح التي ذكروها، وأمثلتها 111/4

\* \* \* \*

## القول

| 111/4                | وفيما ظنّ أنّه من مخصّصات العموم، مع أنّه ليس كذلك،، وفيه مسائل عشر                                                               |
|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يبيان أقسام<br>١٢١/٣ | المسألة الأولى:<br>ما الله يفيده الخطاب الله يرد جواباً عن سؤال سائل، مع التمهيد له<br>هذا الخطاب وأنواعه                         |
| 177/٣                | المسألة الثانية:<br>هل يجوز تخصيص العموم بمذهب الراوي، أم لا؟                                                                     |
| 174/#                | المسألة الثالثة:<br>هل يجوز تخصيص العام بذكر بعضه، أم لا؟                                                                         |
| 1 <b>*1/*</b>        | المسألة الرابعة:<br>أهل يجوز تخصيص العام بالعادات، أم لا؟                                                                         |
| ١٣٢/٣                | المسألة الخامسة:<br>هل كونه مخاطباً يقتضي خروجه عن الخطاب العام                                                                   |
| _ والأمّة عامّاً     | المسألة السادسة:<br>هل يكون الخطاب المتناول لما يندرج فيه النبيّ ـ صلى الله عليه وآله وسلم<br>في حقّهما، أم خاصًاً بالأمّة وحدها؟ |
| 144/k                |                                                                                                                                   |
| 1 <b>44/</b> 4       | المسألة السابعة:<br>هل يخرج العبد والكافر عن اللفظ العام المتناول للحر والعبد والمسلم والكافر؟                                    |
| 180/8                | المسألة الثامنة:<br>هل يوجب قصد المتكلم بخطابه إلى المدح أو الذم تخصيص العامّ؟                                                    |
| )r1/r                | المسألة التاسعة:<br>هل يقتضي عطف الخاصّ على العام تخصيصه، أم لا؟                                                                  |

#### المسألة العاشرة:

إذا تعقب العموم استثناء أو تقييد بصفة، أو تقييد الحكم، وكان ذلك لا يتأتّى إلّا في بعض ما يتناوله، فهل يجب أن يكون ذلك البعض هو المراد بالعموم؟

. . . .

## القسم الرابع

من كتاب العموم والخصوص في حمل المطلق على المقيّد، وفيه مسألتان وتنبيه: ٢٤١/٣

## المسألة الأولى:

181/4

متى يجب حمل المطلق على المقيّد؟

#### المسألة الثانية:

ما الحكم إذا أطلق أحد الحكمين المتماثلين، وقيَّد الآخر، واختلف سببهما؟ 188/٣ التنبيه: على دكيفية الحكم ونوعه، فيما إذا أطلق الحكم في موضع وقيَّد مثله في موضعين بقيدين متضادين؟

\* \* \* \*

## القسم الرابع

من أقسام أصل كتاب المحصول في الكلام على مباحث «المجمل» و «المبيّن»، وفيه مقدمة وأقسام أربعة

#### المقدمة :

في تفسير ألفاظ سبعة (مستعملة في هذا الباب) وهي : «البيان» و «المبيّن» و «المفسّر» و «النصّ» و «النصّ» و «النطاهر» و «المجمل» و «المؤول»

## القسم الأول

في الكلام على مباحث «المجمل»، وهو شطران المجمل المجمل وأحكامه، وفيه مسألتان: (100/۳) الشطر الأول: في أقسام المجمل وأحكامه، وفيه مسألتان:

المسألة الأولى: 100/4 في الكلام على أقسام المجمل المسألة الثانية هل يجــوز ورود المجمــل في كلام الله ـ تعــالى ـ وكـــلام رســولــه ـ صلى الله عليه وآلــه 101/4 وسلم؟ الشطر الثاني: (من مباحث المجمل): القول في «أمور ظنّ أنّها من المجملات، وليست 171/4: كذلك،، وفيه مسائل خمس: المسألة الأولى: 171/4: إضافة التحريم والتحليل إلى الذوات هل تقتضي الإجمال؟ المسألة الثانية: 178/4" هل قوله تعالى: ﴿وامسحوا برءوسكم﴾ [المائدة: ٦] مجمل المسألة الثالثة: إذا دخل حرف النفي على الفعل، فهل يكون مجملًا 177/4: المسألة الرابعة: ۱۷۱/۳ 🗓 هل قوله تعالى: ﴿والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ﴾ مجمل؟ المسألة الخامسة: هل قوله عليه الصلاة والسلام: «رفع عن أمّتي الخطأ والنسيان»، مجمل أم لا؟ 174/4: القسم الثاني من أقسام النوع الرابع: «في الكلام على مباحث «المبيّن»، وفيه مساثل خمس 174/4 المسألة الأولى: في الكلام على «أقسام المبيّن» 174/4 المسألة الثانية: 140/4 في الكلام على «أقسام البيانات»

\_ W & A \_

## المسألة النالئة:

هل يكون الفعل بياناً؟

## المسألة الرابعة:

هل يقدم القول على الفعل في كونه بياناً؟

## المسألة الخامسة:

هل البيان مثل «المبيّن» في القوّة، وفي الحكم؟

\* \* \* \*

## القسم الثالث

من أقسام النوع الرابع في الكلام على وقت البيان، وفيه مسائل أربع: ٣ /١٨٧

## المسألة الأولى:

## المسألة الثانية:

هل يجوز تأخير «البيان» عن وقت الخطاب؟ على المخطاب؟ المحالية عن وقت الخطاب؟

تقسيم الخطاب المحتاج إلى البيان إلى ضربين: «ما له ظاهر قد استعمل في خلافه»، و «ما لا ظاهر له: كالمتواطىء والمشترك. وقد عقد الإمام المصنف المسألة الثالثة \_ الآتية \_ لشرح مذهبه في الضرب الثاني:

## المسألة الثالثة:

في الكلام على الضرب الشاني - من ضربي الخطاب المحتاج إلى البيان - وهو: الخطاب المذي لا ظاهر له، وبيان أنّه هل تحسن المخاطبة بالاسم المشترك من غير بيان في الحال؟

## المسألة الرابعة:

هل يجوز أن يؤخّر رسول الله ـ صلى الله عليه وآلـه وسلم ـ تبـليغ ما يوصــى إلــه إلى وقت الحاجة؟

## القسم الرايع

من أقسام النوع الرابع ـ في الكلام على مباحث «المبيّن له»، وفيه مسألتان الكلام على مباحث «المبيّن له»،

## المسألة الأولى:

في بيان أنَّ الخطاب المحتاج إلى البيان يجب بيانــه لمن أراد الله ـ تعــالى ـ إفهـامـه، دون من لم يرد أن يفهمه، وما يتعلق بذلك

#### المسألة الثائبة:

هل يجوز أن يسمع الله \_ تعالى \_ المكلّف الخطاب العام من غير أن يسمعه ما يخصّصه؟

الكلام في مباحث «الأفعال»، وهو مرتب على أقسام ثلاثة: ٢٢٥/٣

## القسم الأول

في الكلام على «عصمة الأنبياء» و «دلالة الأفعال» و «حكم التأسي برسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم»، وفيه مسائل ثلاث:

## المسألة الأولى:

في الكلام على وعصمة الأنبياء» عليهم الصلاة والسلام من الذنوب والمعاصي وما إليها

## المسألة الثانية:

هل يدل فعل رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ بمجرَّده \_ على حكم في حقَّنا، أم لا٢٩/٢٩

#### المسألة الثالثة:

هل الخلق متعبَّدون بالتأسّي بفعل رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم؟ ٢٤٧/٣

#### \* \* \* \*

القسم الثاني

من الكلام في الأفعال - في التفريع على «وجوب التاسي». وفيه مسألتان وفروع

## المسألة الأولى:

في بيان الوجه الذي يقع عليه فعل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ـ والذي يجب معرفته. مع بيان الطرق التي يعرف بها كأوجه

## المسألة الثانية:

ما الحكم إذا عارض فعل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم \_ معارض منه صلى الله عليه وسلم \_ قولاً كان أم فعلاً

الفرع: في الكلام على ما ثبت من نهي رسول الله - صلى الله عليه وآلمه وسلم - عن استقبال القبلة واستدبارها في قضاء الحاجة، ثم جلوسه عليه الصلاة والسلام لقضاء الحاجة في البيوت مستقبل بيت المقدس

التنبيه: (وهـو متعلق بالكـلام على معـارضـة العقلين) على أنّ التخصيص والنسـخ ـ في الحـقـيقـة ـ إنّما لهـا ما دلّ على أن ذلـك الفعـل لازم لغيره، وأنّـه لازم له في مستقبل الأوقات

#### \* \* \* \*

## القسم الثالث

من الكلام في الأفعال -: في بيان هل كان رسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - متعبداً بشرع من قبله من الأنبياء وفيه بحثان:

البحث الأول: هل كان رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ متعبّداً بشرع من قبله \_ قبل البحث النبوة

البحث الشاني: هل كان رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ بعد النبوة \_ متعبّداً بشرع من قبله

الكلام في والناسخ والمنسوخ، وهو مرتب على أقسام أربعة:

\* \* \* \*

## القسم الأول

| YVV/Y :                                     | ا<br>في الكلام على «حقيقة النسخ»، وفيه إحدى عشرة مسألة:                                                         |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YV4/Y                                       | المسألة الأولى:<br>في بيان حقيقة «النسخ» في أصل اللغة                                                           |
| YAY/# : : : : : : : : : : : : : : : : : : : | المسألة الثانية:<br>في بيان حد «النسخ» وتعريفه في اصطلاح العلماء<br>المسألة الثالثة:<br>هل «النسخ» رفع أم بيان؟ |
| Y98/T                                       | المسألة الرابعة:<br>هل النسخ جائز عقلًا وواقع سمعاً، أم لا؟                                                     |
| *·v/* :: :                                  | المسألة الخامسة:<br>هل يجوز نسخ القرآن، أم لا؟                                                                  |
| T11/T                                       | المسألة السادسة: .<br>هل يجوز نسخ الشيء قبل مضيّ وقت فعله، أم لا؟                                               |
| *14/* : : : : : : : : : : : : : : : : : : : | المسألة السابعة:<br>هل يجور نسخ الشيء لأ إلى بدل، أم لا؟                                                        |
| **************************************      | المسألة الثامنة:<br>هل يجوز نسخ الشيء إلى ما هو أثقل منه أم لا؟                                                 |
| #**/#<br>                                   | المسألة التاسعة:<br>هل يجوز نسخ التلاوة دون الحكم، ونسخ الحكم دون التلاوة؟                                      |
| **************************************      | المسألة العاشرة:<br>هل يجوز النسخ في الأحبار، أم لا؟                                                            |

## المسألة الحادية عشرة:

الأمر المقرون بلفظ «التأييد» هل يجوز نسخه أم لا؟

\* \* \* \* القسم الثاني

من مباحث النسخ \_ في الكلام على «الناسخ والمنسوخ»، وفيه مسائل ست

المسألة الأولى:

. هل يجوز نسخ السنّة بالسنة، أم لا؟

المسألة الثانية:

في الكلام على صورتين من صور النسخ ، المتعلقة بالكتاب والسنَّة

الصورة الأولى:

هل يجوز نسخ الكتاب، أم لا؟

الصورة الثانية :

هل يجوز نسخ السنة بالقرآن، أم لا؟

المسألة الثالثة:

هل يجوز نسخ الكتاب بالسنة المتواترة، أم لا؟

المسألة الرابعة:

هل يجوز أن ينسخ الإجماع، وينسخ غيره به؟ ٣٥٤/٣

المسألة الخامسة:

هل يجوز أن يكون القياس منسوحاً بغيره وناسخاً له؟

المسألة السادسة:

هل يجوز أن يكون «الفحوى» (مفهوم الموافقة) منسوخاً بغيره وناسخاً له؟ ٣٦٠/٣

\* \* \* \*

## القسم الثالث

من مباحث النسخ في الكلام على «ما ظن أنَّه ناسخ، وليس كذلك»، وفيه مسألتان ٢٩٣/٣٠

## المسألة الأولى:

هل تكون الزيادة على العبادات، أو الزيادة على النصَّ نسخاً؟ **\*1\*/\*** . بعد أن قرر الإمام المصنف هذه المسألة بصور متنوعة صرح: بأنَّ ذلك هو حظ البحث الأصولي، وأنه سيحقق ذلك في المسائل الفقهيّة المفرّعة على هذا الأصل، وهي ثمانية 411/4 الحكم الأول: زيادة التغريب، أو زيادة عشرين على جلد ثمانين 411/4 الحكم الثاني: تقييد الرقبة بالإيمان، وبيان أنه في معنى التخصيص **414/4:** الحكم الثالث: إذا قطعت يد السارق وإحدى رجليه، ثم سرق الثالثة، فإباحة قطع رجله الأخرى رفع لحظر قطعها الثابت بالعقل، فلا يسمى نسخاً **414/4** الحكم الرابع: إذا أوجب الله ـ تعالى ـ على المكلُّف فعلًا، ثم خيّر بين فعله، وفعل آخر، فهذا التخيير يكون نسخاً لحظر ترك ما أوجبه عليه أولاً **414/4** الحكم الخامس: إذا كانت الصلاة ركعتين، فزيد عليها ركعة قبل التشهد فإنَّ ذلك يُكُون ناسخاً لوجوب التشهد عقب الركعتين، وليس نسخاً للركعتين، وتفصيل القول فيه 44./4 الحكم السادس: زيادة غسل عضو في الطهارة ليس بنسخ الأجزائها، ولا لوجوبها، وإنَّما هي رفع لنفي وجوب غسل ذلك العضو، وكذلك زيادة شرط آخر في الصلاة لا يقتضي نسخ TV1/T. وجوبها الحكم السابع: ما يفيده قوله تعالى: ﴿ثم أتمُّوا الصيامَ إلى الليل﴾ [البقرة: ١٨٧]، ونحوه، وبيان ذلك وما إليه **474** الحكم الشامن: بيان أنَّه لو قال الله ـ تعالى ـ ﴿صَلُّوا إِن كُنتُم مَتَطَهْرِينِ ۚ فَإِنَّهُ لا يَمْتَنعُ أَن يَقْبُلُ خبر الواحد والقياس في إثبات شرط آخر للصلاة 474/4

## المسألة الثانية:

هل النقصان من العبادة نسخ لما أسقط؟ وهل يعتبر نسخ ما لا يتوقف عليه صحة العبادة نسخاً للعبادة؟ وهل نقصان ما تتوقف عليه يقتضي نسخ العبادة؟

\* \* \* \*

## القسم الرابع

من مباحث النسخ ـ في الكلام على «البطريق» الذي يعرف به كون الناسخ ناسخاً، وكون المنسوخ منسوخاً، وقد تضمّن بيان ذلك، وتفصيل القول فيه، ومسألتين مفرّعتين على ١٩٧٧/٣ بيان أنّ ذلك قد يعلم باللفظ أو بغيره، مع تفصيل القول فيه ٢٧٧/٣

## المسألة الأولى:

من المسائل المفرَّعة: إذا قال الصحابيُ في أحد الخبرين: «إنَّه كان قبل الخبر الأخر»، فهل يقبل قوله، ويقتضي وقوع النسخ؟

## المسألة الثانية:

هل يكون قول الصحابي : «كان هذا الحكم ثم نسخ» حجّة ؟ وهل يقبل قول راوي النسخ مطلقاً سواء أعيّن الناسخ أم لم يعينه ؟

الفهرس الإجمالي للجزء الثالث من المحصول

# فُهْرَ بَهِ مُوَّضُوعًا تَ الْجُرْءِ الرَّابِعِ

ست لوحات مصورة تضمنت نماذج من نسختي دار الكتب المصرية وسوهاج الخطيّتين من الجزء الثاني من المحصول ٤/٥

تقدمة موجزة تضمنت بيان محتويات «الجزء الرابع» من «المحصول» إجمالاً، وبيان النسخ التي اعتمد عليها في تحقيق هذا الجزء، والتي أضيف إليها نسختان أحريان من دار الكتب المصرية وسوهاج، مع الكلام على كل منهما من النواحي المختلفة

\* \* \* \*

الكلام في «الإجماع»، وهو مرتّب على سبعة أقسام

القسم الأول

من مباحث الإجماع في الكلام على «أصل الإجماع» (حقيقته وحجيّته)، وفيه مسائل أربغ

المسألة الأولى:

في بيان حقيقة «الإجماع» اللغويّة، وحقيقته الأصطلاحيّة (الشرعيّة) ١٩/٤

المسألة الثانية:

هل يمكن وقوع «الإجماع» وحدوثه؟، وإذا وقع فهل يمكن معرفته ونقله؟ ٢١/٤

اختيار الإمام المصنف ما اختاره الجمهور في المسألتين، ونقله الخلاف عن بعضهم، ورده على المخالف بالمخالف

تصريحه بأنَّ بعض الناس سلم هذا «الاتفاق» في نفسه، لكنه قال: «لا طريق لنا إلى العلم

| TT/E           | بحصوله»، مع تقرير دليل تفصيليّ لهذا البعض على ما ادّعاه                 |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 41/1           | الاعتراض على ذلك الدليل بصور ثلاث                                       |
| 40/8           | الجواب التفصيلي عن هذا الاعتراض، وقد تضمن أشياء هامّة                   |
| تين ١٥/٤       | التعرض لما نسب إلى ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ من قول في الفاتحة والمعوذ |
| علماء الإسلام  | مناقشة المحقق لهذه الشبهة مناقشة مستقيضة تناولت أصل هذه الشبهة، ومواقف  |
| د بعض مًا قاله | منها، مع تلخيص شامـل لأقـوالهم فيهـا، وبيّان المـوقف السليم منها، وإيرا |
| 3/4/77         | القاضي الباقلاني في دفعها في كتابه القيّم: «الانتصار لنقل القرآن»       |
| ية «يوسف» من   | إيراد الفخـر شبهة تروى عن «الميمونية» ـ من الخوارج: انهم أنكروا كون سور |
| يدينا ـ ليس هو | القرآن، وما يروى عن بعض قدماء الروافض: ومن أنَّ هذا القرآن ـ الذي بين أ |
|                | الذي أنزل على محمد _ صلى الله عليه وسلم _ بل غيّر وبدل، ونقص منه، وزير  |
|                | إشارة المحقق إلى مصادر نقل هذه الشبهات عنهم، والتعريف بهم وبيان أن قاة  |
| ٤/هـ/٣٣        | لا يعدون من المسلمين، فكان الأنسب إهمال مقالاتهم، وعدم التعرض لها       |
|                | تصريح الفخر: بأن «الإنصاف: أنه لا طريق إلى معرفة حصول الإجماع وانعق     |
| T1/1           | الصحابة، حيث كانوا قليلين، يمكن معرفتهم _ بأسرهم _ على التفصيل»         |
|                | الداللة :                                                               |
| 40/8           | في إثبات «حجيّة الإجماع»                                                |

## المسا

| To/£              | في إثبات «حجيّة الإجماع»                                                    |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| مع إيراد اعتراضات | تقرير الفخر وجوهاً أو مسالك خمسة استدل بها الجمهور على «الحجيّة»            |
| T0/8              | كثيرة عليها، ودفعها أو دفع أكثرها                                           |
| ٤٩/٤              | بيان الفخر أنَّ هذه المسألة قطعيةً فلا يجوز التمسُّك فيها بالدلائل الظنيَّة |
| ، وأجمعوا على أنّ | تعجبه من الفقهاء؛ لأنهم أثبتوا «حجيّة الإجماع» بعمومات الآيات والأخب        |
| م يقولون: «الحكم  | من أنكـر ما تدل عليه هذه العمومات لتأويل لا يحكم بكفره ولا بفسقه، مع أ      |
|                   | الــذي دل عليه الإجمــاع مقـطوع به، ومخـالفـه كافـر أو فاسق، فقــد          |
| 01/2              | من الأصل                                                                    |
| ٠٠/٤              | تقرير الفخر لسائر المعارضات التي أوردت على أدلة الجمهور                     |
| بأـبه، كيف: وهو   | قولـه: «نحن لا نقول بتكفير مخالف الإجماع ولا بتفسيقه، ولا نقطع ـ أي         |
| 3/37              | ـ عندنا ـ ظنّي؟!                                                            |
| 71/6              | جواب الفخر عن ساثر المعارضات السابقة                                        |
| 77/1              | إيراد الوجه الثاني من المسالك التي استدل بها الجمهور                        |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | بيان الاعتراضات الواردة عليه ودفعها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 78/8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| VY/£                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | إيراد المسلك الثالث وتوجيه دلالته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| V1/1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تقرير اعتراض على هذا الدليل من نواح عدّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| V1/E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | جواب الفخر تفصيلًا عن هذا الاعتراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ة الجمهسور، وإثبات متن الخبسر، وكيفيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | إيراد السوجمة أو المسلك السرابع من أدل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| V4/£                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الاستدلال به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| V4/£                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تقرير اعتراض مفصل على ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 41/8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | جواب المصنف بالتفصيل عن هذا الاعتراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| شل» وتضعيف الفخر له، ودفعة ما قد يرد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | إيراد الـــوجـــه أو المسلك الخـــامس: «دليل الع                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 100/8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | على هذا التضعيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | المسألة الرابعة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ، مع بيان ما استــدلــوا به لوجهــة نظرهم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ، مع بيان ما استــدلــوا به لوجهــة نظرهم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | المسالة الرابعة:<br>في بيان «مــوقف الشيعــةمن حجيّة الإجمــاع»،<br>والرد عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1.1/8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | في بيان «مــوقف الشيعــةمن حجيّة الإجمــاع»،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٠١/٤<br>ليف لا يخلوعن الإمام المعصوم»، وهما: أنّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | في بيان «مــوقف الشيعــةمن حجيّة الإجمــاع»،<br>والرد عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٠١/٤<br>ليف لا يخلوعن الإمام المعصوم،، وهما: أنّه<br>مصوماً مع بسط استدلالهم على ذلك ١٠١/٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | في بيان «مسوقف الشيعــةمن حجيّة الإجمــاع»،<br>والرد عليه<br>بيان أمرين تتـوقف عليهما دعواهم: «ان زمان التكل                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٠١/٤<br>ليف لا يتخلوعن الإمام المعصوم،، وهما: أنّه<br>مصوماً مع بسط استدلالهم على ذلك ١٠١/٤<br>والنقض)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | في بيان ومسوقف الشيعة من حجية الإجماع»،<br>والرد عليه<br>بيان أمرين تتوقف عليهما دعواهم: وان زمان التكا<br>لا بد من الإمام، وأن ذلك الإمام يجب أن يكون ما<br>جواب الفخر عن دليل الشيعة بالتفصيل (الاعتراض                                                                                                                                                     |
| الله المعصوم، وهما: أنّه عصوماً مع بسط استدلالهم على ذلك ١٠١/٤<br>والنقض) والنقض) المعمد من القدح المعدد المع | في بيان ومسوقف الشيعة من حجيّة الإجماع»،<br>والرد عليه<br>بيان أمرين تتوقف عليهما دعواهم: وان زمان التكا<br>لا بد من الإمام، وأن ذلك الإمام يجب أن يكون ما                                                                                                                                                                                                    |
| المعصوم،، وهما: أنّه عصوم،، وهما: أنّه عصوماً مع بسط استدلالهم على ذلك ١٠١/٤<br>والنقض) والنقض) ١٠٢/٤<br>ها على دليل الشيعة، فإنه يتمكن من القدح الإمامة، مبنيّة على هذه القاعدة، ومذاهبهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | في بيان ومسوقف الشيعة من حجية الإجماع»،<br>والرد عليه<br>بيان أمرين تتوقف عليهما دعواهم: وان زمان التكا<br>لا بد من الإمام، وأن ذلك الإمام يجب أن يكون ما<br>جواب الفخر عن دليل الشيعة بالتفصيل (الاعتراض<br>تصريح الفخر بأن من أحاط باعتراضاته التي أورد                                                                                                     |
| ليف لا يخلوعن الإمام المعصوم»، وهما: أنه عصوماً مع بسط استدلالهم على ذلك ١٠١/٤<br>و والنقض) ١٠٢/٤<br>ها على دليل الشيعة، فإنه يتمكن من القدح الإمامة، مبنية على هذه القاعدة، ومذاهبهم على (المتصور لهم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | في بيان ومسوقف الشيعة من حجية الإجماع»،<br>والرد عليه<br>بيان أمرين تتوقف عليهما دعواهم: وان زمان التكا<br>لا بد من الإمام، وأن ذلك الإمام يجب أن يكون م<br>جواب الفخر عن دليل الشيعة بالتفصيل (الاعتراض<br>تصريح الفخر بأن من أحاط باعتراضاته التي أورد<br>في مذاهبهم الأصلية والفرعيّة، لأنّ أصولهم في و<br>في فروع الشريعة مبنيّة على التمسّك بهذا الإجمار |
| ليف لا يخلوعن الإمام المعصوم»، وهما: أنه عصوماً مع بسط استدلالهم على ذلك ١٠١/٤<br>و والنقض) ١٠٢/٤<br>ها على دليل الشيعة، فإنه يتمكن من القدح الإمامة، مبنية على هذه القاعدة، ومذاهبهم على (المتصور لهم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | في بيان ومسوقف الشيعة من حجية الإجماع»،<br>والرد عليه<br>بيان أمرين تتوقف عليهما دعواهم: وان زمان التكا<br>لا بد من الإمام، وأن ذلك الإمام يجب أن يكون ما<br>جواب الفخر عن دليل الشيعة بالتفصيل (الاعتراض<br>تصريح الفخر بأن من أحاط باعتراضاته التي أورد<br>في مذاهبهم الأصلية والفرعية، لأن أصولهم في و                                                     |

من أقسام مساحث الإجماع - في الكلام على «ما أخرج من الإجماع، وهو منه»، وفيه مسائل تــع 144/1

## المسألة الأولى:

إذا اختلف أهـل العصـر الأول على قولين، فهـل يجـوز لمن بعـدهم أن يحـدثوا قولاً ثالثاً، أم لا؟ 174/8

#### المسألة الثانية:

إذا لم تفصل الأمّة بين مسألتين، فهل يجوز لمن بعدهم أن يفصل بينهما؟ مع بيان صور المسألة والتمثيل لكل منها

#### المسألة الثالثة:

هل يجوز حصول الاتفاق بعد الاختلاف، أم لا؟

التمثيل لذلك باتفاق الصحابة على بيعة أبي بكر ـ رضي الله عنه ـ بعد الاختلاف فيها، واتفاق التابعين على المنع من بيع أمهات الأولاد بعد اختلاف الصحابة فيه

١٣٥/٤

تقرير الفخر لحجة المخالف (الصيرفيّ) وجوابه عنها

## المسألة الرابعة:

إذا اتفق أهـل العصـر الثـاني على أحـد قولي أهل العصر الأول، فهل يكون ذلك إجماعاً، أم لا؟

## المسألة الخامسة:

إذا انقسم أهل العصر إلى قسمين، ثم مات أحد القسمين، أو كفر، فهل يصير قول الباقين إجماعاً؟

#### المسألة السادسة:

إذا اختلف أهل العصر على قولين، ثم رجعوا إلى أحد ذينك القولين، فهل يكون ذلك الجماعاً أم لا؟

#### المسألة السابعة:

هل يعتبر انقراض العصر في الإجماع، أم لا؟

## المسألة الثامنة:

هل يعتبر انقراض العصر في انعقاد «الإجماع السكوتي» العاد العصر العصر العصر العصر العصر العصر العصار العصار

#### المسألة التاسعة:

هل الإجماع المرويّ بطريق الأحاد حبَّة، أم لا؟

\* \* \* \*

#### القسم الثالث

من مباحث الإجماع - في الكلام على «ما أدخل في الإجماع وليس منه»، وفيه مسائل عشر:

المسألة الأولى:

إذا قال بعض أهـل العصر قولاً، وكان الباقون حاضرين، لكنهم سكتوا وما أنكروه، فهل يكون هذا إجماعاً أو حجة؟ (مسألة الإجماع السكوتي)

المسألة الثانية:

إذا قال بعض الصحابة قولًا ولم يعرف له مخالف، فهل يعتبر ذلك إجماعاً، أو حجَّة؟ ٤/١٥٩

المسألة الثالثة:

إذا استدل أهل العصر بدليل، أو ذكروا تأويلًا، ثم استدل أهل العصر الثاني بدليل آخر، أو ذكروا تأويلًا آخر، فما الحكم بالنسبة إلى التأويلين: القديم والجديد؟

المسألة الرابعة:

هل إجماع أهل المدينة \_ وحدها \_ حجة؟

المسألة الخامسة : هل إجماع العترة ـ وحدها ـ حجة أم لا؟

المسألة السادسة:

هل إجماع الأثمة (الخلفاء الراشدين) الأربعة، وحدهم، أو إجماع الشيخين (أبي بكر وعمر) وحدهما حجة؟

المسألة السابعة : ما المسألة على المسالة السابعة :

هل إجماع الصحابة مع مخالفة من أدركهم من التابعين حجة ، أم لا؟ المسألة الثامنة ·

هل ينعقد الإجماع مع مخالفة المخطئين في «مسائل الأصول» من أهل القبلة؟ فيه تفصيل مبنيّ على ما إذا كان ما خالفوا فيه مكفراً أو غير مكفر

المسألة التاسعة:

هل ينعقد الإجماع مع مخالفة الواحد أو الاثنين من أهله؟

## المسألة العاشرة •

الإجماع لا يكون حجّة إذا لم يحصل فيه قول من كان متمكناً من الاجتهاد، وإن لم يشتهر الإجماع لا يكون حجّة إذا لم يحصل فيه قول من كان متمكناً من الاجتهاد، وإن لم يشتهر به

#### \* \* \* \*

# القسم الرابع

من مباحث الإجماع - في الكلام على ما يصدر عنه الإجماع من دليل أو أمارة (مستند الإجماع)، وفيه مسائل ثلاث:

## المسألة الأولى:

هل يجوز صدور الإجماع عن غير دليل أو أمارة كالـ «تبخيت»، أم لا؟

# المسألة الثانية:

هل يجوز صدور الإجماع عن أمارة؟ وإذا كان ذلك جائزاً فهل وقع؟ ﴿ ١٨٩/

#### المسألة الثالثة:

هل موافقة الإجماع لمقتضى خبر تدل على أن مستند ذلك الإجماع هو ذلك الخبر أم لا؟:

#### \* \* \* \*

## القسم الخامس

من أقسام مباحث الإجماع - في «المجمعين» وشروطهم وما يتعلق بذلك - وفيه مقدمة ومسائل ست:

المقدمة: هل يجوز الحطأ ـ عقلًا ـ على هذه الأمّة كجوازه على سائر الأمم، وأن الأدلة السمعيّة منعت منه؟

# المسألة الأولى:

هل يعتبر في الإجماع «اتفاق الأمة» من عصر الرسول ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ إلى يوم القيامة، أم يكفي اتفاق أهل غصر؟

المسألة الثانية:

الخارجون عن الملَّة لا يعتبر قولهم في الإجماع ولو سمُّوا بالمسلمين

المسألة الثالثة:

197/8: لا عبرة بقول العوام في الإجماع

197/8

4.0/8

المسألة الرابعة:

العبرة في الإجماع - في كل فنّ - أهمل الاجتهاد في ذلك الفنّ، وإن لم يكونوا من أهل

191/8 الاجتهاد في غيره

المسألة الخامسة:

199/8 هل يعتبر في «المجمعين» بلوغهم حدّ التواتر؟

المسألة السادسة:

199/8 هل إجماع غير الصحابة حجّة، أم لا؟

القسم السادس

من أقسام الإجماع ـ الكلام فيما ينعقد عليه الإجماع من الأمور، وفيه مسائل ست: ٢٠٥/٤

المسألة الأولى:

كل ما لا يتوقّف العلم يكون الإجماع حجّة على العلم به، يمكن إثباته بالإجماع المسألة الثانية:

هل الإجماع في الآراء والحروب حجّة؟

المسألة الثالثة:

هل يجوز أن تنقسم الأمة إلى فريقين مخطئين، كل منهما مخطىء في مسألة غير المسألة Y+7/8 التي أخطأ فيها الفريق الأخر؟

المسألة الرابعة:

Y+7/2 هل يجوز أن تتفق الأمة على الكفر، أم هي معصومة عن هذا الاتفاق

# المسألة الخامسة:

هل يجبوز أن تشترك الأمة كلّها في عدم العلم بما لم تكلّف بالعلم به من خبر أو دليل

. . . .

# القسم السابع

من أقسام الإجماع ـ الكلام في «حكم الإجماع»، وفيه مسائل أربع:

# المسألة الأولى:

هل يكفّر جاحد الحكم المجمع عليه ٢٠٩/٤

المسألة الثانية:

هل الإجماع الصادر عن الاجتهاد حجّة، أم لا؟

المسألة الثالثة:

هل يجوز انعقاد إجماع على خلاف إجماع سابق له؟ الأكثرون على منعه؛ لأنه يكون أحدهما إجماعاً على الخطأ لا محالة

المسألة الرابعة:

في حكم الإجماع إذا وجد ما يعارضه من قول رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم ٢١٧/٤

الكلام في الأخبار وهو مرتّب على مقدمة وقسمين

المقدمة، وفيها مسائل خمس وتنبيه

المسألة الأولى:

في بيان حقيقة لفظ الخبر (لغة)

المسألة الثانية:

#### المسألة الثالثة:

هل يتوقّف اعتبار الخبر خبراً على الإرادة، أم لا يتوقف ذلك؟

# المسألة الرابعة:

هل مدلول الخبر نفس النسبة بين الأمرين، أم هو الحكم بالنسبة؟ وما هي ماهية هذا الحكم؟

774/E'

## المسألة الخامسة

هل الخبر منحصر في قسمين: الصادق والكاذب، أم هناك قسم ثالث؟

تنبيه: في بيان الداعي الذي حمل المصلف على تقسيم مباحث «الأخسار» في قسمين: (بابين)

#### \* \* \* 4

### الباب الأول

من أسواب القسم الأول من قسمي كتباب «الأخبار» في التواتر وفيه مسائل خمس، وثلاث مفرعة على المسألة الخامسة 177/8

## المسألة الأولى:

في بيان المعنيين اللغوي والاصطلاحي للتواتر

#### المسألة الثانية:

هل يفيد التواتر العلم أم الظن؟ مل يفيد التواتر العلم أم الظن؟

#### المسألة الثالثة:

هل العلم الحاصل عقب خبر التواتر ضروريٌّ أو نظريٌّ ، وما دليل كل من القولين؟ ﴿ ٢٣٠ / ٢٣٠ المسألة الرابعة :

هل يستدل بكون الخبر المتواتر مفيداً للعلم على صدق المخبرين بداهة، أم لا يستدل به على ذلك؟ إلى ذلك ذهب أبو الحسين البصري، وخالفه المصنف

## المسألة الخامسة:

في شرائط التواتر المعتبرة في كونه مفيداً للعلم، والتي ظُنّ أنَّها معتبرة في ذلك، وألشرائط

المعتبرة، منها ما يرجع إلى السامعين، ومنها ما يرجع إلى المخبرين

YOA/E

# المسألة الأولى:

من المسأئل المفرّعة على المسألة الخامسة \_ في عدد الذين يفيد قولهم العلم ٢٦٠/٤

# المسألة الثانية:

الحق أن العدد الذين يفيد قولهم العلم غير معلوم، وأقوال الذين اعتبروا عدداً معيّناً في إفادة العلم، وهي ستة، وقد بسوا أقوالهم هذه على أمور لا تعلق لها بالمسألة، والشرائط اعتبرها البعض في أهل التواتر من غير دليل

## المسألة الثالثة:

من المسائل المفرّعة على المسألة الخامسة \_ في «خبر التواتر المعنويّ»، وبيان حقيقته، مع التمثيل له

# \* \* \* \* الباب الثاني

من أبواب القسم الأول من قسمي كتاب «الأخبار» فيما عدا «التواتر» من الطرق الدالة على كون الخبر صدقاً، وفيه بحثان:

البحث الأول: في «القول في الطرق الصحيحة»، وفيه ثماني طرق.

البحث الثاني: في «القول في الطرق الفاسدة»، وهي خمس:

القول في «الطرق الصحيحة»، وهي ثمانية ٢٧٣/٤

الطريق الأول ـ من الطرق الدالة على صحة الخبر ـ: معرفة وجود مدلوله بالضرورة ٢٧٣/٤

الطريق الثاني - من البطرق البدالة على صدق الخبر ..: معرفة وجود مدلوله بالاستدلال (النظر)

الطريق الثالث \_ من الطرق الدالّة على صدق الخبر \_ كونه خبر الله \_ تعالى \_ لأنّ خبره تعالى صدق الطريق الثالث - الملل والأديان ٢٧٣/٤

الطريق الرابع - من الطرق الثمانية الدالّة على صدق الخبر - ثبوت كون الخبر خبر رسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم

الطريق الخامس ـ من الطرق الدالة على كون الخبر صدقاً ـ: كونه خبر كل الأمَّة، وذلك لقيام

الطريق السادس: خبر الجمع العظيم عما يشعرون به من الصفات القائمة في نفوسهم من نفرة أو رغبة أو نحوها يدل على صدقهم

الطريق السابع: خبر الجمع العظيم البالغ إلى حد التواتر، إذا أخبر واحد ـ منهم ـ عن شيء، غير ما أخبر عنه صاحبه، فلا بد أن يقع في أخبارهم ما يكون صدقاً ٢٨٢/٤

الطريق الشّامن: (وقد عبر عنه بالسابع لأنّه أدرج السّابع ضمن السادس، وعبر عنه بـ «وأيضاً»). هل القرائن تدل على صدق الخبر أم لا تدل على ذلك؟ ذهب إمام الحرمين والغزالي، والنظام ـ من المعتزلة \_ إلى دلالتها على ذلك ورجحه الفخر واختاره، والباقون أنكروه 

۲۸٤/٤

\* \* \* \*

البحث الثاني \_ من بحثي الباب الأول من أبواب القسم الأول من كتاب الأخبار \_ «القول في المطرق الفاسدة»، وهي خمسة:

المطريق الأول من السطرق غير المعتبرة (الفاسدة) في الدلالة على صدق الخبر، إذا أخبر مخبر بحضرة رسول الله على الله عليه وآله وسلم وترك صلى الله عليه وآله وسلم الإنكار عليه ؟ قال بعضهم: ذلك يدل على كون ذلك الخبر صدقاً، والحق أن في ذلك تفصيلًا، والله إمّا أن يكون الخبر متعلقاً بالدين أو بالدنيا، فإن كان عن الدين، قسكوته عليه الصلاة والسلام إنما يدل على صدق الخبر بشرطين

وإن كان الخبر عن أمر يتعلق بالدنيا، فسكوته عليه الصلاة والسلام يدل على صدق المخبر باحد شرطين أيضاً

الطريق الثاني: قال بعضهم: «إذا أخبر الواحد بحضرة جماعة كثيرة عن شيء، بحيث لوكان كذباً لما سكتوا عن التكذيب، كان ذلك دليلاً على صدقه، والكلام فيه المحتوا عن التكذيب، كان ذلك دليلاً على صدقه، والكلام فيه الطريق الثالث: الكلام في قول أبي هاشم والكرخي وأبي عبدالله البصري: «الإجماع على العمل بموجب الخبر يدل على صحته»

الطريق الرابع: الكلام في دعوى الزيديّة ومن إليهم: «بأنّ بقاء النقل مع توفر الدواعي على إبطاله يدل على صحة الخبر \_ كخبر الغدير والمنزلة،

الطريق الخامس: في الكلام على ما يسلكه كثير من الفقهاء والمتكلمين في تصحيح بعض الأخبار: «من أن الأمة فيه على قولين: سنهم من احتج به، ومنهم من اشتغل بتأويله»، وبيان ما في هذا الطريق من ضعف

# الباب الثالث

من أبواب القسم الأول من قسمي كتاب والأخبار، في والخبر الذي يقطع بكونه كذباً، ، وفيه تمهيد.

| 141/2              | ببيان أنواع هذا الخبر، ومسألتان:                                                  |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 3/187              | وأنواع هذا الخبر أربعة هِي :                                                      |
| سّيًّا أو وجدانياً | ١ - الخبر الذي ينافي مَخْبَرُهُ وجودَها علم بالضرورة، سواء كان المعلوم بالضرورة ح |
| 441/8              | او بديهيًا                                                                        |
| 141/8              | ٧ ـ الخبر الذي يكون مَخْبَرُه على خلاف الدليل القاطع                              |
| 3/444              | ٣ ـ الخبر عن أمر لو وجد ـ فعلًا ـ لتوفرت الدواعي على نقله ـ على سبيل التواتر      |
|                    | ٤ ـ الخبر الـذي يروى ـ بعد استقرار الأخبار، وتدوين الأحاديث، ثم يفتش عنه، و       |
| 444/8              | لا في بطون الكتب، ولا في صدور الرواة، فيعلم بذلك أنه لا أصل له·                   |
|                    | المسألة الأولى:                                                                   |
|                    |                                                                                   |
| ، ـ صلى الله       | في بيان أنَّ «أخسسار الأحساد» قد وقسع فيهسا ما كان كذبـــاً على رمــــول الله     |
| 4/8                | عليه وسلم                                                                         |
| ل الله _ صلى       | بيان الدواعي إلى الكذب في مقامين: المقام الأول في «وقوع الكذب» على رسو            |
| 4/8                | الله عليه وآله وسلم ـ والأدلة على ذلك، ومناقشة المحقق لها                         |
| 4.4/8              | وأمّا المقام الثاني ـ فهو في بيان أسباب الكذب                                     |
|                    |                                                                                   |
| من جهتهم ـ         | إثبات أن السلف منزّهون عن تعمّد الكذب، وأنَّه إذا ثبت وقوع شيء من ذلك ـ           |
| ٣٠٢/٤              | فيجب حمله على واحد من وجوه خمسة منها الخطأ والنسيان                               |
| 4.0/8              | بيان أسباب «الوضع» في الأحبار من جهة الخلف:                                       |
|                    | * * *                                                                             |
|                    | المسألة الثانية:                                                                  |
| ٣٠٧/٤              | في «تعديل الصحابة» رضوان الله تعالى عليهم، وهي أهم وأخطر مسائل الباب              |
| T' > Y / Z         | ي ١٠٠٠ ل ١٠٠٠ ١٠٠٠ من ١٠٠٠ من منهم المرابع المرابع واستمار المات                  |

مذَّهب «الفئة الناجية» أنَّ الأصل في أصحاب رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ العدالة

شبهات باطلة كثيرة أوردها النظام، ونقلها عنه الجاحظ في كتابه «الفتيا» للطعن في عدالة الصحابة وقد أوردها مجملة، ومفصّلة. أما الاجمال فقد اعتمد فيه على «قدح بعض الصحابة وضوان

T. V/ £

حتى يظهر المعارض للكتاب والسنة:

| أ. وإما                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                           | الله عليهم ـ ببعض»، قال النظام: وذلك يقتضى توجه القدح إما في القادح ـ إن كان كاذباً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4.4/                                      | في المقدوح إن كان القادح صادقاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| دعواه .                                   | تفصيله لهـذه الـدعـوى بذكـر جملة من حكـايات القـدح التي استنـد إليهـا في دعهم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 4.4/                                      | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                           | ١ ـ أثـر رواه عن عمران بن الحصين، تخريج المحقق لهذا الأثر، وبيان محمله الصحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ** A/                                     | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                           | <ul> <li>٢ _ أثـر أورده عن حذيفة ومـوقفه من عثمان _ رضي الله عنهما _ وهدم المحقق لكل ما بناه</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ``<br>'**4/                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                           | ٣ ـ استدراك ابن عباس على ابن عمر ـ رضي الله عنهم ـ في «تعذيب الميت ببكا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 411/                                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 411/                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| _ديث                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 414/                                      | * · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| سكني                                      | <ul> <li>٦ ـ استـدراك عمـر وعـائشـة على فاطمة بنت قيس ـ رضي الله عنهم ـ في «حديث الـ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 418/                                      | والنفقة» ( النفقة )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 418/                                      | :<br>٧ ـ طلب عمر من أبي موسى ـ رضي الله عنهما ـ من يشهد معه في «خبر استئذان» ٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                           | <ul> <li>٧ - طلب عمر من ابي موسى - رضي الله عنه - من قوله : «إذا حدثتكم عن رسول الله - صلى اله</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| til til                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ح رس                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 416/                                      | وآلــه وســلم ــ فإنــي لن أكــذب على الله ولا على رســولــه، وإذا حدثــتكم برأيي ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>418/</b>                               | أنا رجل محارب،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>471</b> /                              | أنا رجل محارب،<br>٩ _ قوله _ رضي الله عنه وكرم وجهه _: «ما كذبت ولا كذبت، ٤ ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| /۳۸٦<br>س مائة                            | أنا رجل محارب،<br>٩ ـ قوله ـ رضي الله عنه وكرم وجهه ـ: «ما كذبت ولا كذبت،<br>١٠ ـ استـدراك عليّ على ابن مسعـود ـ رضي الله عنهمـا ـ في حديث: «لا يأتي على النا،                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۳۱٦/<br>س مائة<br>۳۱۷/                    | أنا رجل محارب،<br>٩ ـ قوله ـ رضي الله عنه وكرم وجهه ـ: «ما كذبت ولا كذبت،<br>٩ ـ استدراك عليّ على ابن مسعود ـ رضي الله عنهما ـ في حديث: «لا يأتي على الناس<br>سنة »                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳۱٦/<br>س مائة<br>۳۱۷/<br>ر ثوران         | أنا رجل محارب،<br>9 ـ قوله ـ رضي الله عنه وكرم وجهه ـ : «ما كذبت ولا كذبت»<br>10 ـ استدراك عليّ على ابن مسعود ـ رضي الله عنهما ـ في حديث : «لا يأتي على الناه<br>سنة »<br>11 ـ استدراك الحسن على أبي هريرة ـ رضي الله عنهما ـ في حديث «الشمس والقمر                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳۱٦/<br>س مائة<br>۳۱۷/<br>ر ثوران<br>۳۱۹/ | أنا رجل محارب،<br>9 ـ قوله ـ رضي الله عنه وكرم وجهه ـ : «ما كذبت ولا كذبت»<br>1 ـ استدراك عليّ على ابن مسعود ـ رضي الله عنهما ـ في حديث : «لا يأتي على الناه<br>سنة »<br>11 ـ استدراك الحسن على أبي هريرة ـ رضي الله عنهما ـ في حديث «الشمس والقمر<br>مكوران » الحديث                                                                                                                                                                                                        |
| /۳۱۹<br>س ماثة<br>/۳۱۷<br>رثوران<br>/۳۱۹  | أنا رجل محارب،<br>9 ـ قوله ـ رضي الله عنه وكرم وجهه ـ: «ما كذبت ولا كذبت»<br>1 ـ استدراك عليّ على ابن مسعود ـ رضي الله عنهما ـ في حديث: «لا يأتي على الناه<br>سنة»<br>11 ـ استدراك الحسن على أبي هريرة ـ رضي الله عنهما ـ في حديث «الشمس والقمر<br>مكوران» الحديث<br>12 ـ إشارة سيدنا علي إلى احتمال التباس الأمر على من أشار على سيدنا عمر في مسألة «                                                                                                                       |
| ۳۱۹/<br>۳۱۷/<br>ژوران<br>۳۱۹/<br>۲۱۹/     | أنا رجل محارب،<br>9 ـ قوله ـ رضي الله عنه وكرم وجهه ـ : «ما كذبت ولا كذبت»<br>1 ـ استدراك عليّ على ابن مسعود ـ رضي الله عنهما ـ في حديث : «لا يأتي على الناه<br>سنة »<br>1 ـ استدراك الحسن على أبي هريرة ـ رضي الله عنهما ـ في حديث «الشمس والقمر<br>مكوران » الحديث<br>1 ـ إشارة سيدنا على إلى احتمال التباس الأمر على من أشار على سيدنا عمر في مسألة «<br>الذي أسقطته أمه فرقاً استدعاها عمر» ـ رضي الله عنهم أجمعين<br>3                                                  |
| ۳۱۹/<br>۳۱۷/<br>ژوران<br>۳۱۹/<br>۲۱۹/     | أنا رجل محارب؟  ٩ ـ قوله ـ رضي الله عنه وكرم وجهه ـ : «ما كذبت ولا كذبت»  ٩ ـ استدراك عليّ على ابن مسعود ـ رضي الله عنهما ـ في حديث : «لا يأتي على الناسة »  ١١ ـ استدراك الحسن على أبي هريرة ـ رضي الله عنهما ـ في حديث «الشمس والقمر مكوران » الحديث  ١٢ ـ إشارة سيدنا علي إلى احتمال التباس الأمر على من أشار على سيدنا عمر في مسألة «الذي أسقطته أمه فرقاً استدعاها عمر» ـ رضي الله عنهم أجمعين  ١٢ ـ استدراك عبادة بن الصامت على معاوية في مسألة بيع الذهب والفضة في أح |

•

: ,

| سي قاله عن نفسه على منبر الكوفة ( ٣٢١/٤          | ١٤ ـ أثر ظاهر الكذب. زعم النظام: أن أبا مو                     |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| سَ قريش»، وأحاديث ثلاثة، وادعاؤه بأنَّه إمَّا أن | ١٥ _ زعم النظام التناقض بين حديث «الأثمة م                     |
| ـُـــــــــــــــــــــــــــــــــــ            | يصع هذا الحديث، أو تصع الأحاديث اله                            |
| ىبدأ حبشياً»، وحديث «لُوكنت مستخلفاً من هذه      | حياً ، ، وحديث واسمعموا وأطيعوا ولوكان ع                       |
| ۲۲۲/£ . «ع                                       | الأمة أحداً من غير مشورة لاستخلفت ابن أم عب                    |
| يرة ـ رضي الله عنهما ـ في حديث: «إن المرأة       | ١٦ _ استدراك أم المؤمنين عائشة على أبي هر                      |
| TTT/£                                            | والكلب والحمار يقطعن الصلاة»                                   |
| ن غسل الميت، والوضوء من حمله»   ٣٧٤/٤            | <ul> <li>١٧ ـ استدراكها ـ أيضاً ـ في حديث «الغسل مز</li> </ul> |
| ة _ رضي الله عنهم _ في خبره في «غسل القائم       | ١٨ ـ استدراك أصحاب عبدالله على أبي هرير                        |
| TY0/2                                            | من النوم يده قبل غمسها في الإناء،                              |
| عنهما قوله: «حدثني خليلي»، ونحوه ِ ٣٢٥/٤         | ١٩ ــاستدراكِ عليّ على أبي هريرة ــ رضي الله ·                 |
| رضي الله عنهم ـخبره: «من أصبح جنباً فلا صوم      | ٢٠ ـ استـدراك عائشة وحفصة على أبي هريرة ـ ر                    |
| YY7/£                                            | «ما                                                            |
| ي الله عنهم ـ «حديثه في الربا»     ٢٧٧/٤         | ۲۱ ـ استدراك ابن عباس على أبي سعيد ـ رضم                       |
|                                                  | ٢٢ ـ لما قدم ابن عباس البصرة سمع الناس يت                      |
| برف منها حديثاً» ۲۷۷/٤                           | وآله وسلم _ فكتب إليه، فقال أبو موسى: «لا أع                   |
| ، يأمر الصحابة بإقلال الحديث عن رسول الله ـ      | ٣٣ ـ ما روي من أنَّ عمر ـ رضي الله عنه ـ كان                   |
| مة لما جاز المنع من التحديث!! ٣٢٨/٤              | صلى الله عليه وآله وسلم»، وزعم بأنَّه لولا الته                |
| ل بن أبي حثمـة في «القسامة»، وكذلك عمرو          | ٧٤ ـ استدراك عبد الرحمٰن بن عبيد على سها                       |
| <b>***</b> *********************************     | ابن شعیب                                                       |
| حابه بالكذب عليه ٢٢٩/٤                           | ٧٥ _ نقل النظام كلاماً عن الشعبي يتهم فيه أص                   |
| ــا ــــ بالحج أو بالعمرة، واختلاف عروة والقاسم  | <ul><li>٢٦ ـ حديث «إهـ الله عائشـة ـ رضي الله عنهـ</li></ul>   |
| TT./{                                            | في النقل عنها»                                                 |
| : «الذي يسافر وحده شيطان»، بأنَّ رسول الله ــ    | ۲۷ ـ استدراك القاسم بن محمد على حديث:                          |
|                                                  | صلى الله عليه وآله وسلم ـ «كان يبعث البريد و-                  |
|                                                  | ٨٨ ـ ما نقلَ من أنَّ الحسن وابن سيرين كان يعي                  |
| في «الحجر الأسود»، واستدراك ابن الحنفيّة         | ٢٩ ـ حديث ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ                          |
| 444/ 8                                           | عليه فيه                                                       |

٣٠ ـ تكذيب مروان لأبي سعيد الخدري فيما رواه عن النبي - صلى الله عليه وآله وسلم -: من أنه «لا هجرة بعد الفتح»، وسكوت رافع وزيد \_ على حد زعمه \_ من تكذيب مروان TTY/2 لأبى سعيد ٣١ \_ تكذيب عطاء بن أبي رباح لعكرمة فيما رواه عن ابن عباس: «سنبق الكتباب 277/2 الخفين» ٣٢ \_ تكذيب سعيد بن جبير لجابر بن زيد فيما زعم النظام أنه قاله من قوله: «إذا زوج السيد \*\*\*/ العبد، فالطلاق بيد السيد» 2/447 ٣٣ \_ تكذيب عروة لابن عباس فيما قاله في «العمرة» ٣٤\_زعم النـظام: أن أبــا بكــر ــ رضي الله عنــه ــ قد روي عنه أمران متناقضان لا يمكن أن يصحا جميعاً، وهما قوله: «أي سماء تظلني. . . » الأثر، و «أقول فيها برأيي. . . .» الأثر 445/5 ٣٥\_ اختـالاف وجهـات نظر أبي بكـر وعمـر ـ رضي الله عنهما ـ في أمور كثيرة، ومناقضة ذلك لما TT 1/1 نقل عن عمر من قوله: ﴿ وَإِنِّي لَأُسْتَحِي أَنْ أَخَالُفَ أَبَا بِكُرِ ۗ . ٣٦ \_ ثم ركز النظام هجومه على ابن مسعود رضي الله عنه، فخصه بأكبر نصيب من هجماته 445/5 الظالمة على أصحاب رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم. ثم انتقل المصنف لبيان مطاعن الخوارج في الصحابة رضي الله عنهم، ولعن 441/8 مبغضيهم ١ \_ أول مطاعن الخوارج في أصحاب رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ زعمهم : أنهم قد 2/177 قبلوا «خبر الواحد» في أمور كثيرة على خلاف كتاب الله تعالى ٧ \_ الحكايات التي لفقها أعداء أصحاب رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ في تَجْريح بعض أصحاب رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ ببعض، والوقائع التي حدثت بينهم 444/£ أ \_ الحكاية الأولى: في مجادلات قريش، وذكر قصة ملفقة عن جدال حدث بين معاوية وعمرو ابن العماص، وعتبة بن أبي سفيان والوليد بن عقبة والمغيرة بن شعبة من جهة، والحسن بن 48./8 علي \_ رضي الله عنهم أجمعين \_ من جهة أخرى ب - الحكاية الثانية: وفيها بعض ما نقله القصّاصون من أمور زعموا أنها جرب بين أم المؤمنين 484/8 عائشة وأمير المؤمنين عثمان ـ رضى الله عنهما ـ ج \_ الحكاية الثالثة: عن خصومات زعموا أنَّها كانت بين بعض أكابر الصحابة، كالخصومة

عنهم أجمعين

المسرَعسومة بين ابن مسعسود وزيد، وبين ابن مسعسود وأبي ذر وعمار وعثمان رضي الله

450/5

د ـ الحكاية الرابعة: عن مقتل عثمان ـ رضي الله عنه ـ ووقائع الجمل وصفين، وما جرى فيها جرى فيها هـ مطاعن الخوارج في «أهل السنة» بأنهم أتباع كل من عز، يروون لأهل كل دولة من الأحاديث ما يرضيهم مما يرفع الثقة ـ على حد زعمهم ـ بما رووه من السنة د ـ ادعاء الخوارج الباطل بأن السنة لم تدون، وإنما رواها الرواة من الصدور، ولا يؤمن على الرواة الخطأ \$ / ٤٤٨ جواب الإمام المصنف على جميع الشبهات التي تقدم ذكرها عن السظام والخوارج وغيرها

#### \* \* \* \*

# القسم الثاني

من أقسام كتاب «الأخبار» في الخبر الذي لا يقطع بكونه صدقاً أو كذباً، وفيه بابان، في الباب الثانى ـ منهما أقسام وفصول

# الباب الأول

في إقامة الدليل على أنَّ «خبر الواحد» حجَّة في الشرع 404/ 5 تقرير الفخر لمذاهب العلماء في جواز التعبدب «خبر الواحد» عقلًا وشرعاً، وأدلة الجواز العقلي والوقوع، ثم الأدلة الأخرى على التعبد الشرعيّ به TOT/ & الأكثرون جوزوا التعبد بـ ﴿خبر الواحدِ عقلًا ، والأقلون منعوا منه عقلًا 404/8 والذين جوَّزوا التعبد به، منهم من قال: «وقع التعبد به»، ومنهم من ادعى أنَّه لم يقع ٤/٣٥٣ والذين قالوا بوقوع التعبُّد به اتفقوا على أنَّ «الدليل السمعيِّ» دل عليه. واختلفوا في والدليل العقلي، هل دل عليه، أم لا؟ فذهب الجمهور إلى أنَّ دليل التعبُّد به «السمم» فقط وذهب بعضهم إلى أنَّ «دليل العقل» قد دل على التعبد به أيضاً 404/8 الذين أنكروا التعبّد به «خبر الواحد» فرق ثلاث 408/8 أدلة الجمهور على التعب بـ «خبر الواحد، «النصّ، و «الإجماع، و «القياس،، 401/1 و «المعقول» ١ ـ الدليل على ذلك من القرآن الكريم، وتوجيهه 401/1

| <u>.</u> .   |                                                                                           |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 400/2        | رده الخصوم من اعتراضات وأسئلة على هذا الدليل وإجابات الفخر عنها                           |
| 3/374        | ك ثـانٍ للفخر بالتمسُّك بالآية دليلًا لمذهب الجمهور                                       |
| 411/8        | الدليل الثاني على حجيّة خبر الواحد «السنة المتواترة»                                      |
| لعمل به بين  | الدليل الشالث (المسلك الرابع) على «حجّية خبر الواحد» الإجماع على ا                        |
| 3/VF         | حابة رضوان الله عليهم                                                                     |
| 3\V/Y        | الفخر أن الصحابة عملوا بخبر الواحد بوجهين                                                 |
| 3\AFF        | الوجه الثاني _ منهما _ بمقامين                                                            |
| 3\AFF        | «أن الصحابة عملوا على وفق خبر الواحد بوجوه»                                               |
| موتون»، وأنّ | <ul> <li>ا رجوعهم إلى خبر الصديق_رضي الله عنه_في أنَّ «الأنبياء يدفنون حيث يــ</li> </ul> |
| 414/E        | مة من قريش»، وأنَّ «الأنبياء لا يورثون»                                                   |
| ة ومحمد بن   | <ul> <li>; رجوع الصديق ـ رضي الله عنه في توريث الجدة إلى خبر المغيرة بن شعبا</li> </ul>   |
| 414/8        | مة، وإلى خبر بلال في إحدى القضايا                                                         |
| 3/877        | <ul> <li>حمر ـ رضي الله عنه ـ عن رأيه في «الأصابع» إلى كتاب «عمرو بن حرم»</li> </ul>      |
| 44./8        | <ul> <li>رجوع عمر ـ رضي الله عنه في «دية الجنين» إلى حديث حمل بن مالك</li> </ul>          |
| TV1/8        | مس: رجوعه إلى حديث الضحاك في «توريث المرأة من دية زوجها»                                  |
| الكتاب في    | دس: أخذه بخبر عبد الرحمن بن عوف في معاملة المجوس معاملة أهل                               |
| 441/8        | زية»                                                                                      |
| TYY/2        | ع: تركه العمل برأيه بخبر عبد الرحمٰن بن عوف في «بلاد الطاعون»                             |
| تنوفي عنها   | من: رجـوع عثمـان إلى خبـر فريعـة بنت مالـك في موضـع «اعتـداد الم                          |
| TYY/ £       | al                                                                                        |
| المقداد في   | ع: قبول عليّ لرواية أبي بكر ـ رضي الله عنهما ـ من غير حلف، وقبول رواية                    |
| 444/8        | م المذيء،                                                                                 |
| ل من التقاء  | شـر: رجـوع النجمـاهير إلى قول عائشة ـ رضي الله عنها ـ في «وجوب الغس                       |
| 444/8        | انین»                                                                                     |
| 4/14         | دي عشر: رجوع الصحابة في «الربا» إلى خبر أبي سعيد.                                         |
| وآله وسلم ـ  | ، عشر: رجوع الصحابة إلى خبر رافع بن خديج في «نهيه ـ صلى الله عليه                         |
| TV1/1        | المخابرة»                                                                                 |
| . :          | •                                                                                         |

.

الشالث عشر: أخذ أبي طلحة وأنس ومن معهما من الصحابة بخبر من أخبرهم «بأن الله \_ تعالى عدر الخمرة وأنزل على رسوله فيها قرآناً»

عشر: قبول أهل قباء لخبر الواحد في «التحول عن القبلة»

الخامس عشر: أخذ ابن عباس بحديث أبيّ \_ رضي الله عنهم \_ في «أنّ موسى بني إسرائيل \_ هو الخامس عشر: أخذ ابن عباس بحديث أبيّ \_ رضي الله عنهم \_ في «أنّ موسى بني إسرائيل \_ هو المسه صاحب الخضر»

عمر: خبر أبي الدرداء في «نهي رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ عن بيع شيء من الذهب والفضة بأكثر من وزنها

بيان الفخر للمقام الثاني ـ وهو: «ان الصحابة إنما عملوا على وفق هذه الأخبار لأجلها لا لدليل آخر بوجهين وبيان كل منهما.

بيان المصنف لمنع ومعارضات أوردها المخالفون في «حجّية خبر الواحد» على دعوى الجمهور وأدلتهم

الجواب التفصيلي للمصنف عن كل ما ذكروه الجواب التفصيلي للمصنف عن كل ما ذكروه

٤ - السائيل الرابع (المسلك الخامس) على حجية خبر الواحد، القياس على الفتوى والشهادات وبيان ذلك

٥ ـ الدليل الرابع: (المسلك السادس) على «حجّية خبر الواحد» دليل العقل، وهو: انّ العمل «بخبر الـواحد» يقتضي دفع مظنون، ما كان كذلك فالعمل به واجب، فالعمل بخبر الواحد واجب

ذكر الفخر الما عوّل عليه المنكرون لحجيّة خبر الواحد من أدلة عقلية ونقليّة ، وجوابه عن أهمها ، والإحالة على «كتاب القياس» لمعرفة الجواب عن الباقي .

\* \* \* \*

# الباب الثاني

من أبواب القسم الثاني من قسمي «كتاب الأخبار» في شرائط العمل بأخبار الأحاد، وفيه ثلاثة أقسام

# في «الشرائط المعتبرة في المخبر»، وهذا القسم مرتب في فصول

# الفصل الأول

| : الإسلام،       | . في «الشروط الواجب توفرها في المخبر حتى يحل للسامع قبول روايته، وهي خمسة       |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| <b>444/8</b> ] - | والعقل، والبلوغ، والعدالة، والضبط»                                              |
| ***/£            | الأول: «العقل»، فالمجنون، والصبي غير المميّز لا تقبل رواية أي منهما             |
| 448/E            | الثاني: «التكليف»، وفيه مسألتان؛ الأولى في بيان أسباب عدم قبول رواية الصيّ      |
| ;                | المسألة الثانية:                                                                |
| ني ذكروها        | في جواز قسول رواية البالغ لما تحمَّله وقت الصبا، والـوجـوه الأربعـة الت         |
| 440/8            | للدلالة على ذلك                                                                 |
| T90/8            | الشرط الثالث: «الإسلام» وفيه مسألتان:                                           |
| 1                | المسألة الأولى:                                                                 |
| 3/227            | في أنَّ «رواية الكافر غير مقبولة» مطلقاً                                        |
| :                | المسألة الثانية :                                                               |
| 747/2            | في تفاصيل أقوال العلماء واختلافهم في «المخالف من أهل القبلة»                    |
| ذكر ما يفرع      | الشُّـرط الرَّابع: «العدالة»، وتعريفها، وبيان ما يعتبر فيها، والضابط في ذلك، مع |
| ¥4A/E            | عن هذا الشرط                                                                    |
| 444/8            | تفريع «نوعين» من الكلام على «الضابط في العدالة»                                 |
| 3/224            | النوع الأول في وأحكام العدالة»، وفيه مسائل ثلاث                                 |
|                  | المسألة الأولى:                                                                 |
| 799/8            | نسبت معالی «الفاسق»، وروایته                                                    |
|                  |                                                                                 |

في «المخالف من أهل القبلة» الذي لا يكفّر

#### المسألة الثالثة:

في درواية المجهول، واختلافهم فيها 4.7/٤

النوع الثاني: «في طرق معرفة العدالة والجرح»، وفيه مسائل حمس عالم 4.٨/٤ بيان أن والعدالة والجرح» لا يعرف أيَّ منهما إلَّا بأحد طريقين: «الاختبار» و والتزكية»، وأن المقصود ـ ها هنا ـ بيان أحكام والتزكية والجرح»

# المسألة الأولى:

هل يشترط العدد في التركية والتجريح في «السرواية» و «الشهدادة»، أم لا يشترط فيهما عدد معيّن؟

## المسألة الثانية:

هل يجب ذكر سبب «الجرح» دون «التعديل»، أو العكس، أو لا يجب ذكر السبب في كل منهما؟

#### المسألة الثالثة:

إذا تعارض «الجرح» و «التعديل» فما المقدم منهما؟

#### المسألة الرابعة:

في بيان مراتب «التزكية» في بيان مراتب «التزكية»

## المسألة الخامسة :

هل يعتبر ترك الحكم بشهادة شاهد جرحاً في روايته الشرط الحكم بشهادة شاهد جرحاً في روايته المخبر ليحل للسامع قبول روايته: أن يكون الشرط الخامس من الشروط الواجب توفرها في المخبر ليحل للسامع قبول روايته: أن يكون الراوي بحيث لا يقع له «الكذب والخطأ»، وذلك يستدعي أمرين: «الضبط»، و «أن لا يكون سهوه أكثر من ذكره، ولا مساوياً له

# الفصل الثاني

من فصول القسم الأول، من أقسام الباب الثاني من بابي كتاب «الأخبار»: في «الأمور التي يجب ثبوتها حتى يحلّ للراوي أن يروي الخبر»، وهي مراتب أربعة ٢٥٠٤

#### القصل الثالث

من فصول القسم الأول، من أقسام الباب الثاني من بابي كتاب «الأخبار»: في «الأمور التي جعلت شرطاً في الراوي، مع أنّها غير معتبرة فيه، وفيه مسائل سبع:

# المسألة الأولى:

هل تقبل رواية «العدل الواحد» من غير شرط، أم لا بد أن تعضّد بواحد من أمور أربعة هي: ظاهر يعضّد الرواية، أو عمل بعض الصحابة بمقتضاها، أو اجتهاد، أو انتشار بين الصحابة؟ الجمهور على الأول والجبائي قال بالثاني

# المسألة الثانية:

هل يقدح في «رواية الفرع» عدم قبول «راوي الأصل» للحديث أم لا؟

#### المسألة الثالثة:

هل يشترط كون الراوي فقيهاً إذا روى ما يخالف القياس، أم لا يشترط ذلك؟

# المسألة الرابعة:

إذا عرف من الراوي التساهل في أمر حديث رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ فلا يقل خبره الله عرف منه الاحتياط الشديد في حديث رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ والتساهل في غيره، فالأظهر وجوب قبول خبره

# المسألة الخامسة:

هل علم الراوي «باللغة العربيّة» معتبر في قبول روايته، أم لا؟، وكذلك الذكورة والحرية والبصر؟

# المسألة السادسة:

في قبول رواية من لم يرو إلا خبراً واحداً ٢٥/٤

# المسألة السابعة:

هل يجب أن يكون الراوي معروف النسب، أم لا؟، وإذا كان له اسمان، وهو بأحدهما أشهر، فهل تجوز الرواية عنم أم لا؟ وما المحكم إذا كان متردداً بينهما وهر بأحد الاسمين « مجرّح» وبالآخر «معدّل»

# القسم الثاني

من أقسام الباب الثاني في (شرائط العمل بخبر الواحد) في البحث عن «الأمور العائدة £YV/£ إلى المخبر عنه» ١ \_ الشرط العائد إلى والمخبر عنه اجمالًا، هو عدم دليل قاطع يعارضه، وهو شرط متفق £ 4 4 / £ عليه ETY/E والمعارض على وجهين £YV/£ أنواع الأدلة المعارضة ٢ ـ القول «فيما ظنّ أنّه شرط في هذا الباب وليس بشرط»؛ وفيه مسائل ثمان: المسألة الأولى: 241/5 ما الحكم فيما إذا عارض «القياس» «الخبر الواحد» المسألة الثانية: ما الحكم إذا عارض «خبر الواحد» عمل رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم؟ 241/8 المسألة الثالثة: هل عمل أكثر الأمة بخلاف الخبر يوجب ردّه، وعمل أكثرها على وفقه هل يوجب £47/£ قبوله؟ المسألة الرابعة: هل مخالفة الحفّاظ للراوي في بعض الخبر تقتضي المنع من قبوله كله؟ £47/ £ إذا تكاملت شروط صحة «خبر الواحد»، فهل يشترط أيضاً عرضه على الكتاب كما هو مذهب

# المسألة الخامسة:

«الخوارج» وعيسى بن أبان من الحنفية؟ ETA/E

#### المسألة السادسة ز

هل يشترط في «خبر الواحد» أن يكون غير مقارن للكتاب، أم لا؟ وتفصيل ذلك 244/ £

# المسألة السابعة:

244/5 إذا خالف عمل الراوي أو مذهبه مقتضى ظاهر حديث رواه، فما الحكم؟

#### المسألة الثامنة:

هل يحتج بـ «خبر الواحد» في «المسائل القطعية»، أم لا؟ وهل يحتج به «فيما تعم به البلوى»، أم لا؟

\* \* \* \*

# القسم الثالث

من أقسام الباب الثاني، من بابي كتاب «الأخبار» في الكلام عن «الإخبار»، وفيه مسائل ست:

# المسألة الأولى:

في بيان «مراتب ألفاظ الصحابة» في نقـل الأخبـار عن رسـول الله ـ صلى الله عليه وآلـه وسلم ـ، وهي سبع:

#### المسألة الثانية:

20./2

في بيان «مراتب رواية غير الصحابة عنهم»، وهي سبع أيضاً

# المسألة الثالثة:

201/1

في بيان مذاهب العلماء في «الحديث المرسل» هل يقبل أم لا؟

فروع هذه المسألة ، وهي حمس الشافعي ـ رحمه الله ـ في قبول المرسل إذا أرسله مرّة وأسنده أخرى،

أو أسنده غيره ممن لا تقوم الحجة بإسناده، أو عضده معضد من قول صحابي أو فتوى أكثر أهل العلم على وفقه، أو كان من مراسيل سعيد بن المسيب

الفرع الثاني: هل إسناد الثقة «للحديث المرسل» يقتضي قبوله أم لا؟، وهل يضر إرسال المرسل له في هذه الحالة؟

الفرع الثالث: هل يتصل الحديث إذا الحقه الراوي بالنبي - صلى الله عليه وآله وسلم - ووافقه غيره على الصحابي، أم لا؟

الفرع الزابع: إذا وصل الراوي الحديث للنبي ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ مرّة، ووققه على الصحابي أخرى، فهل يعتبر متصلاً؟

الفرع الخامس: الراوي الـذي اعتاد إرسال الأخبار، إذا أسند خبراً، فهل يقبل إسناده، أم يرد؟ £75/E . ì المسألة الرابعة: في مباحث التدليس 277/8 المسألة الخامسة: في تفصيل مذاهبهم في نقل الأخبار بالمعنى 277/8 المسألة السادسة: السراويان إذا اتفقاعلي رواية خبر وانفرد أحدهما بزيادة وهما ممن يقبل حديثه فهل تقبل الزيادة أم لا؟ وتفاصيل أقوالهم في هذا £ 74/ £ فرع على هذه المسألة في الزيادة إذا غيرت إعراب الباتي، فهل تقبل؟ وتفصيل القول £40/£ الفهرس الإجمالي لمباحث المجلد الرابع من كتاب المحصول.

£ 77/ £

# الفَهُ رَسِ النَّفْصِيلِ لِوُضُوعَاتُ الْحُرْمُ الْخَامِسَ الْفَهُ رَسِ الْخَصُولِ مِنْ سِكَ الْمِلْحُصُولِ

| 4/0         | ويشتمل على مباحث «القياس» و «التعادل والترجيح»                          |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 4/0         | وهو مرتب على مقدمة وأربعة أقسام                                         |
| 4/0 .       | المقدَّمة، وفيها مسائل ثلاث:                                            |
|             |                                                                         |
|             | المسألة الأولى:                                                         |
| 0/0         | في «حدّ القياس» وشرحه                                                   |
| 0/.0        | حدُّ القياس الذي ذكره القاضي الباقلاني، واختاره جمهور المحققين، وشرحه   |
| V/0         | ذكر اعتراضات ستة اعترض بها على تعريف القاضي                             |
| 11/0        | التعريف الثاني «القياس» تعريف أبي الحسين البصريّ                        |
| 11/0        | المتعريف الثالث ــ الذي اختاره الفخر وشرحه                              |
| 12/0        | إيراد الفَخر لنقض على التعريف الذي اختاره، وبيانه                       |
| 11/0 .      | جوابه على النقض                                                         |
| 12/0        | ذكره لتعريف آخر يتناول كل الصور التي أوردت نقضاً على ما اختاره أولاً    |
|             | المسألة الثانية:                                                        |
| 17/0        | في بيان حقيقة «الأصل والفرع» عند الفقهاء والمتكلمين                     |
| 17/0:       | «الأصل» عند الفقهاء والمتكلمين                                          |
|             | إفساد الفخر للقولين، واختياره أنَّ الأصل إمَّا الحكم الشابت في محل الوف |
| 17/0        | وبيانه لذلك                                                             |
| 19/0        | بيان الفخر المراد بـ «الفرغ» عند الفقهاء والمتكلمين                     |
| الفقهاء على | إيضاحه: أنَّه ذكر ما ذكر للتنبيه على دقائق مفيدة، وتصريحه بموافقة       |
| 19/0        | اصطلاحهم                                                                |
| •           |                                                                         |
|             | المُسألة الثالثة:                                                       |
|             |                                                                         |

في بيان الأمور التي يكون «القياس» فيها حجة بالاتفاق، والأمور التي اختلفوا في حجيّة «القياس» فيها، مع إيضاح أن الجمع بين الأصل والفرع إمّا أن يكون بـ «إلغاء الفارق»، أو «باستخراج الجامع»، وهو القياس

# القسم الأول

| القياس الأربعة _ في الكلام على «حجية القياس» ما ١١/٥ ما القياس» على التفصيل م ٢١/٥ ما يذهب إليه _ هو قول الجمهور من علماء الصحابة والتابعين ومن بعدهم المجتهدين، وهو: ان «القياس حجّة في الشرع» م ٢٦/٥ الجمهور على «حجيّة القياس» من الكتاب والسنة والإجماع والمعقول م ٢٦/٥ كا الأول: دليل الجمهور من «الكتاب» وتوجيهه | ذکر مذاهد<br>تصریح الا<br>من الأثبة<br>ذکره لأدلة<br>۱ ـ المسل<br>ایراد علی |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| فخر: بأن ما يذهب إليه ـ هو قول الجمهور من علماء الصحابة والتابعين ومن بعدهم المجتهدين، وهو: ان «القياس حجّة في الشرع» المجتهدين، وهو: ان «القياس» من الكتاب والسنة والإجماع والمعقول ٢٦/٥                                                                                                                              | تصریح الا<br>من الأثمة<br>ذكره لأدلة<br>١ ـ المسل<br>إيراد على              |
| المجتهدين، وهو: ان «القياس حجّة في الشرع» ( ١٩٦/٥ الجمهور على «حجيّة القياس» من الكتاب والسنة والإجماع والمعقول ( ٢٦/٥ الجمهور على «حجيّة القياس» من الكتاب والسنة والإجماع والمعقول                                                                                                                                   | من الأثمة ذكره لأدلة المسلا المسلا على                                      |
| المجتهدين، وهو: ان «القياس حجّة في الشرع» ( ١٩٦/٥ الجمهور على «حجيّة القياس» من الكتاب والسنة والإجماع والمعقول ( ٢٦/٥ الجمهور على «حجيّة القياس» من الكتاب والسنة والإجماع والمعقول                                                                                                                                   | من الأثمة ذكره لأدلة المسلا المسلا على                                      |
| الجمهور على «حجيّة القياس» من الكتاب والسنة والإجماع والمعقول ٥/ ٢٦ كل الأول: دليل الجمهور من «الكتاب» وتوجيهه                                                                                                                                                                                                         | <ul><li>١ - المسلا</li><li>إيراد على</li></ul>                              |
| ك الأول: دليل الجمهور من «الكتاب» وتوجيهه                                                                                                                                                                                                                                                                              | <ul><li>١ - المسلا</li><li>إيراد على</li></ul>                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                             |
| معارضات ونقوض توجه الاستدلال هذا الدليل، وبيانها ٧٧/٥                                                                                                                                                                                                                                                                  | eta i                                                                       |
| خرعلى ما أوردوه على استدلال الجمهور بالآية الكريمة.                                                                                                                                                                                                                                                                    | جواب الف                                                                    |
| ك الثاني: الاستدلال «بالنسبة» على حجيّة القياس                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٢ ـ المسلا                                                                  |
| ۱۳۸/۵ . «خبر معاذ» . «خبر معاذ»                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أ ـ التمسك                                                                  |
| ك بخبر «معاذ وأبي موسى» حين أنفذهما إلى اليمن هماذ وأبي موسى» حين أنفذهما إلى اليمن                                                                                                                                                                                                                                    | ب _ التمس                                                                   |
| ك بخبر مروي عن ابن مسعود يفيد ما يفيده الحديثان قبله كم                                                                                                                                                                                                                                                                | جـ _ التمس                                                                  |
| ه المعترض لتضعيف الأحاديث المذكورة من وجهين :                                                                                                                                                                                                                                                                          | ذكر ما أورد                                                                 |
| <ul> <li>ن في ادعاء اشتمالها على خطأ في المعنى، وبيانه بوجوه خمسة.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                          | الوجه الأول                                                                 |
| ي: في بيان ضعف الأحاديث المذكورة                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الوجه الثاني                                                                |
| فر عن ذلك كلّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | جواب الف                                                                    |
| ، بحديث عمر - رضي الله عنه ـ وفيه : ١٠٠٠ أرأيت لو تمضمضت بماء ١ الحديث                                                                                                                                                                                                                                                 | د_ التمسك                                                                   |
| دم/٥ (شاك)                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (المسلك ا                                                                   |
| س على الاحتجاج بالحديث: «بانَّه خير واحد»، والمسألة علميَّة، وبيانه هـ/١٥                                                                                                                                                                                                                                              | إيراد اعتراخ                                                                |
| م المصنف عن هذا الاعتراض                                                                                                                                                                                                                                                                                               | جواب الإما                                                                  |
| تُ بحديث «الخثعميّة»، (المسلك الرابع)، ووجه الاستدلال به ٥٧/٥                                                                                                                                                                                                                                                          | هـ ـ التمسل                                                                 |
| - لأل على «حجيّة القياس» «بالإجماع» (المسلك الخامس)، وهو عمدة جمهور                                                                                                                                                                                                                                                    | ۳ - الاست                                                                   |
| ي الاستدلال على «حجيّة القياس» · ه/٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الأصوليّين ف                                                                |
| الدليل بمقدمات ثلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | نحرير هذا ا                                                                 |
| مة الأولى» والاستدلال لها                                                                                                                                                                                                                                                                                              | بيان «المقد                                                                 |
| مة الثانية _ من مقدمات الدليل _ والاستدلال لها» هـ / ٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                             |
| مة الثالثة» _ من مقدمات الدليل _ والاستدلال لها»                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                             |

إيراد منع على «المقدمة الأولى» إجمالي وتفصيلي تناول الوجوه الأربعة التي استدل بها الفخر 77/0 لتلك المقدمة، وكلامه على كل منها إيراد نقوض على هذه المقدمة \_ أيضاً \_ من النظام وأهل الظاهر وغيرهم 1./0 AY/a جؤواب الإمام الفخر على المنع والنقوض المتقدمة كلها تقرير الفخر لدليل «الإجماع» بطريقة أخرى تسقط عنها معظم الاعتراضات التي وردت على 44/0 الطريقة السابقة في تقرير دليل «الإجماع»، وهو «المسلك السادس» استدلال الفخر بـ «المعقول» على وحجيّة القياس، (المسلك السابع)، وبيانه وإيراد نقض 94/0 ومعارضات واردة عليه من الذين لم يمنعوا التعبد بالقياس «عقلًا» 1.4/0 . ذكر قول الذين منعوا التعبُّد بالقياس عقلًا في شريعتنا وأدلتهم إيراد قول السذين منعموا القياس «عقالًا» في جميع الشرائع، وبيان فرقهم الشلاث، وقول 1.4/0 كل منها، وأدلتها جواب الفخر عن جميع النقوض والمعارضات التي أوردها الفريقان، ودفعها 111/0

#### المسألة الثانية:

هل النّص على علَّة الحكم يفيد الأمر بالقياس، بقطع النظر عن الأدلة المثبتة لحجيَّته عموماً، أم لا يفيد ذلك؟

#### المسألة الثالثة:

هل دلالة نحو قوله تعالى: ﴿ فلا تقل لهما أفَّ على المنع من ضربهما دلالة قياسية ، أم لفظية؟ وأقوال العلماء في ذلك

# المسألة الرابعة:

هل يجوز أن يكون ثبوت الحكم في الفرع أقوى منه في الأصل، وهل تتفاوت مراتب اليقين، أو لا تقاوت إلّا في مراتب الظنون؟!

. . . .

# القسم الثاني

من أقسام الكلام في القياس - في الكلام على والطرق الدالّة على كون الوصف المعيّن علّة للحكم في الأصل (مسالك التعليل)، والكلام في هذا القسم مرتّب على مقدّمة وأربعة أبواب

المفــدّمة: في «تفسير العلّمة»، وحصر ذلك في تفسيرات ثلاثة أو أربعة، وتصريح نفـاة القياس ببطلانها جميعاً

التفسير الأول: تفسيرها بـ «الموجب أو المؤثّر بذاته ـ كما هو مذهب المعتزلة، أو بجعل الشارع على ما ذهب إليه الإمام الغزاليّ، وإبطال هذا التفسير بوجوه أربعة ما المسيرها بـ «الداعي»، وإبطال هذا التفسير بوجوه أيضاً ما المسيرها بـ «المعرّف»، وما أورد عليه ما التفسير الثالث للعلّة: تفسيرها بـ «المعرّف»، وما أورد عليه ما المعرّف»،

\* \* \* \*

# الباب الأول

«في الطرق الدالة على عليّة الوصف في الأصل، وهي عشرة: «النص» و «الإيماء» و «الإجماع» و «الإجماع» و «المناسبة» و «التأثير» و «الشبه» و «الدوران» و «السبر والتقسيم» و «الطرد وتنقيح المناط»، وأمور أخرى اعتبرها البعض، وضعّفها الفخر

## الفصل الأول

من فصول هذا الباب - في بيان والنّص» باعتباره طريقاً من والعطرق الدالة على العليّة» العليّة» العليّة، وظاهر، وبيان ضابط كلّ منهما ١٣٩/٥ الثلقاظ الظاهرة في والتعليل، ثلاثة: واللام» الثاني: وإنّ» (١٤١/٥ الثاني: وإنّ» (١٤١/٥ الثانث: والباء» (١٤١/٥ الثانث: والباء» (١٤١/٥ الثانث: والباء»

# الفصل الثاني

في بيان معنى «الإيماء»، وأنواعه النسوع الأول ـ من أنسواع الإيماء»، ووجوه وقوعه، النسوع الأول ـ من أنسواع الإيماء ـ تعليق الحكم على العلة بـ «الفاء»، ووجوه وقوعه، وهي ثلاثة وهي ثلاثة فرعان فرّعا على هذا النوع: الفرع الأول في بيان أنّ ترتيب الحكم على الوصف مشعر بكون الوصف علة، سواء كان ذلك الوصف مناسباً لذلك الحكم، أو لم يكن مناسباً هـ/١٤٥٥

| The state of the s |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الفرع الشاني: في بيان أنَّ دخول «الفاء» في قول الشارع أبلغ في إفادته «العليَّة» من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| دخوله في كلام الراوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| النوع الثاني _ من أنواع الإيماء الخمسة _: أن يشرع الشارع الحكم عند علمه بصفة المحكوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| عليه، فيعلم أنَّها علة لذلك الحكم، كان يقع الحكم موقع الجواب عن سؤال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| النوع الثالث: أن يذكر الشارع مع الحكم وصفاً، لو لم يكن ذلك الوصف علة لذلك الحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| لكان ذكره عبثاً، وأقسام هذا النوع أربعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| النوع الرابع: أن يفرقُ الشارع بين شيئين في الحكم بذكر صفة لأحدهما، فيعلم أنه لولم تكن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تلك الصفة علّة، لم يكن لذكرها فائدة، وهو ضربان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| النوع الخامس: النهي عن فعل بمنع ما تقدم وجوبه، فيعلم أنَّ العلة في ذلك النهي كونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مانعاً من ذلك الواجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مسألة مفرّعة ـ في هذا الفصل ـ في بيان أنّ الظاهر الدالّ على التعليل ـ من هذه الأنواع الخمسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| للإيماء _ قد يترك لقيام دليل على تركه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الريماء و فد برف عليام دليل على الرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| القصل الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| في الكلام على «مسلك المناسبة»، وهو مرتّب في فنّين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الفَنَّ الأولَ في مقدَّمات الكلام في هذا المسلك، وفيه مسائل ثلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| المسألة الأولى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| في تعريف «المناسب»، وبيان حقيقته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| التعـريف الأول «للمنـاسب» على مذهب القـائلين بتعليل أحكام الله ـ تعـالي ـ بالحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| والمصالح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| التعريف الثاني (اللمناسب) على مذهب من يمنع تعليل أحكام الله ـ تعالى ـ بالحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| والمصالح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 244519                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المسألة الثانية :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| في تقسيمات المناسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١ _ تقسيم «المناسب المعتبر» من حيث زوال «المناسبة» عنه، وعدم زوالها إلى: حقيقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| وإقناعيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <ul> <li>٢ ـ تقسيم «المناسب الحقيقي» إلى «مناسب دنيوي»، وإلى مناسب أخروي، وتقسيم الأول إلى</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| رمناسب دنيوي      | أقســـام ثلاثـــة؛ «منــاسب دنيويّ ضروريّ»، و «منــاسب دنيويُّ حاجيّ»، و                   |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 104/0             | تحسينيّ، وبيان «الضروريات الخمس»                                                           |
| 17./0             | بيان ضابط «المناسب الحاجي»، و «المناسب التحسينيّ»                                          |
| بحسب اختلاف       | فرع: في بيان احتمال تداخل المسراتب المذكورة في بعض الأمثلة إ                               |
| 171/0             | ظنون المجتهدين                                                                             |
| 174/0             | بيان المراد بـ «المناسب الإقناعي»، مع التمثيل له                                           |
| ثلاث: «معتبر»،    | ٣ - تقسيم «المناسب» من حيث اعتبار الشارع له، وعدم ذلك إلى أقسام                            |
| 174/0             | و «مُلَّغَى» ، و«مرسل»                                                                     |
| م، وما اعتبر نوعه | <ul> <li>٤ ـ تقسيم «المناسب المعتبر» إلى أقسام أربعة: ما اعتبر نوعه في نوع الحك</li> </ul> |
| ر جنس الحكم،      | في جنس الحكم، وما اعتبر جنسه في نوع ذلك الحكِم، وما اعتبر جنسه في                          |
| 174/0             | مع بيان كل قسم ـ من هذه الأقسام ـ والتمثيل                                                 |
| 171/0             | بيان مراتب الأجناس                                                                         |
| 170/0             | الإشارة إلى «المناسب الملغي»                                                               |
| 177/0             | بيان المراد بـ «المناسب المرسل»، أو «المصلحة المرسلة»                                      |
| سبار «الملاءمة»،  | <ul> <li>تقسیم «المناسب» إلى «مؤتر»، و «ملاثم»، و «غریب»، وذلك من حیث اع</li> </ul>        |
| 177/0             | و دوقوع الحكم على وفق أحكام أخر»، و «شهادة الأصل»                                          |
|                   | المسألة الثالثة:                                                                           |
| 174/0             | هل «المناسبة» تبطل بالمعارضة بمفسدة مساوية لها، أو حجة عليها؟                              |
| المناسبة» تفيد    | الفنَّ الثناني _ من فنيَّ فصل «المناسبة» في إقامة الدلالة على أنَّ «                       |
| 174/0             | العلّيّة                                                                                   |
| 177/0             | دليل ذلك مقدمتان هما: «المناسبة تفيد ظنّ العليّة، والعمل بالظن واجب»                       |
| 174/0             | بيان «المقدمة الأولى» بوجهين: الأول دليل من مقدمات ثلاث                                    |
| 174/0             | المقدمة الأولى، استدل الإمام لإثباتها بوجوه ستة                                            |
| 171/0             | الإشارة إلى اختلاف الناس في «تعليل الأحكام بمصالح العباد»                                  |
| 177/0             | المقدمة الثانية، وبيان ظهورها                                                              |
| ستدلاله للمقدمة   | المقدمة الثالثة، وقد استدل لها بوجهين، وأوضح كلاً منهما، وبذلك تم ال                       |

الأولى

177/0

| بيان «أن العمل | أما المقدمة التألية _ من مقدمات أصل الدليل _ فقد اعتمد في الاستدلال لها على      |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 14./0          | بالظن واجب»، وبه تم تقرير ألدليل الأصلي                                          |
| 14./0          | إيراد منع على المقدمة الأولى، وبيانه                                             |
| ـ وتعليل أفعال | تقوية الفخر لهذا المنع بأدلة ثمانية سمّاها المعترض «قاطعة مانعة» من القول ب      |
| 144/0          | الله ـ تعالَى ـ بالمصالح»، وهذه الأدلة من وجوه                                   |
| 144/0          | الدليل الأول: أنَّه تعالمي وخالق لأفعال العباده، والوجوه المبيَّنة له            |
| ان القادر على  | المدليل الشاني: على أنَّـه لا يجـوز تعليل أفعال الله ـ تعالى ـ وأحكامه بالمصالح: |
| 177/0          | الكفر إذا لم يقدر على الإيمان لزم الجبر، وذلك يقدح في رعاية المصالح              |
| ۰,/۲۸۱         | الدليل الثالث: وقوع التكليف بما لا يطاق، والوجوه المبيَّنة له                    |
|                | الدليل الرابع: تخصيص خلق العالم بالوقت الذي خلق فيه يستحيل تعليله بالغ           |
| جوز أن يكون    | الدليل الخامس: تقدير السماوات والأرض، والكواكب والبحار ونحوها لا                 |
| 141/0          | رعاية لغرض الخلق                                                                 |
| 141/0          | الدليل السادس: تكليف الكافر بالإيمان                                             |
| ويؤدي به إلى   | الدليل السابع: تركيب الشهوة والغضب في الإنسان ممّا يدفعه إلى المعاصي،            |
| 147/0          | النار مع قدرته تعالى على خلقه في الجنة ابتداءً                                   |
| لى: استحالة أن | الدليل الشامن؛ أن الوجوه المذكورة في صدر الكلام، ونحوها من الأدلة الدالة ع       |
| 144/0          | يكون شيء من أفعال الله تعالى وأحكامه معلَّلًا بالمصالح، وبيان ذلك                |
| 144/0          | إيراد فرقين ومعارضات ثلاث على أدلة القائلين بالتعليل                             |
| الى ـ مشروعة   | جواب الإمام المصنف عن جميع الوجوه المتقدمة، وإثباته أنَّ «أحكام الله _ تع        |
| 147/0          | لأجل مصالح العباد تفضلًا منه تعالى وإحساناً عليهم،                               |
| 147/0          | تعليق للمحقق في الكلام على التعليل، وإيضاح أن إنكاره مكابرة                      |
|                | الفصل الرابع                                                                     |
| 144/0          | في «المؤثر» أو «التأثير» في جنس الحكم فيعرف أنَّه علة له                         |
|                | الفصل الخامس                                                                     |

في «طريق الشبه» كمسلك من مسالك التعليل، وفيه نظران النظر الأول: في بيان ماهيّته، وقد ذكر الفخر له تعريفين

| وجواب | النظر الثاني: في بيان حجيَّته، ومخالفة القاضي في ذلك واحتجاجه لما ذهب إليه، |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۳/  |                                                                             |
|       | الفصل السادس                                                                |

في «الدوران»، وبيان معناه والوجهين اللذين يقع عليهما، واختلاف الأصوليين في الاحتجاج به المذاهب فيما يفيده «الدوران» ثلاثة المذاهب فيما يفيده «الدوران» ثلاثة الجمهور على إفادته ظنّ العليّة، وأدلتهم على ذلك وبيانها ١٩٠/٥ وذهب بعضهم إلى أنّه لا يفيد العليّة ولا يقينها، وأدلتهم على ذلك، وبيانها ١٩١٧٥ الجواب عما احتج به المنكرون

# الفصل السابع

في الكلام عن «السبر والتقسيم» الكلام عن «السبر والتقسيم» المحمد ومنتشر، وبيان ما يفيده كل منهما (٢١٧/٥)

# الفصل الثامن

في الكلام على مسلك والطردي 771/0 بيان المراد بـ «الطرد» عند الفقهاء، وأنهم فسروه بتفسيرين 441/0 الاحتجاج للتفسير الأول بوجهين، وبيان أنَّه ـ على هذا التفسير يفيد ظنَّ العليَّة 771/0 المخالف يحتج بأمرين على عدم إفادة والطرد، للعليَّة 441/0 جواب الفخر عن هذين الأمرين 44/0 التفسير الثاني لـ«الطرد» وبيان ما احتجوا به لإفادته «العلُّيَّة 114/0 احتجاج المخالفين بوجهين على منع الاحتجاج به YYE/P جواب الفخر عن هذين الوجهين YY1/0 تعليق للمحقق لإيضاح هذا المسلك، وبيان الخلاف فيه 440/0

# الفصل التاسع

في الكلام على مسلك «تنقيح المناط» (٢٧٩/٥

بيان المحقق للمراد بـ «تنقيح المناط» ٢٣٠/٥

نقـل الفخر لكلام الغزالي وبيان أنه يدل على أن «تنقيح المناط» عنده هو «إلغاء الفارق» أو ما يسمّيه الحنفية «دليل الخطاب»، أو «الاستدلال» وإيراده له على وجهين ٥/ ٣٣٠

## القصل العاشر

في ذكر الفخر لطريقين فاسدين زعم بعضهم أنهما طريقان من «طرق إثبات العلَّة» : ٥/٣٣٣

\* \* \* \*

# الباب الثاني

من أبواب القسم الشاني الأربعة في وقوادح العلّية»، أو والطرق الدالّة على أنّ الوصف لا يكون علّه، وهي خمسة: «النقض» و «عدم التساثير» و «القلب» و «القسول بالموجب» و «الفرق»

# الفصل الأول

في الكلام على «النقض»، وفيه مسائل خمس

# المسألة الأولى:

في بيان معنى «النقض»، وذكر مذاهب الأصوليّين في كون قادحاً في كون الوصف علّة أو غير قادح الم ٢٣٧/٥

اختيار الفخر مذهب الإمام الشافعيّ وهو: أن «النقض» قادح مطلقاً. الإشارة إلى مذهب الحنفية، وهو: أن «النقض لا يقدح في العليّة مطلقاً، بل هو «تخصيص» للعلة فقط.

والمذهب الشالث: أنّه يقدح في «العلل المستنبطة»، ولا يقدح في «العلل المنصوصة». واختاره كثير من الشافعية. والمذهب الرابع: يقدح إذا كان تخلف الحكم لغير مانع، ولا يقدح إذا كان التخلف لمانع

أدلة المذهب الأول من وجوه ثلاثة بيانها، وإيضاح ما ورد على بعضها والجواب عنه ٥/ ٢٣٩ قول المجوزين وجواب المانعين عليه.

الوجوه التي احتج بها مجوزو تخصيص العلة وهي سبعة:

#### المسألة الثانية:

في بيان كيفيّة دفع «النقض»، وهذا إنما يتحقّق بأمرين: الأول: المنع من وجود العلة بتمامها في محل التخلّف. والثاني: المنع من تخلف الحكم، فهما قسمان

# القسم الأول

(المنع من وجود العلة بتمامها في صورة النقض)، وفيه أبحاث ثلاثة

# القسم الثاني

(منع عدم الحكم)، وفيه أبحاث أربعة

#### المسألة الثالثة:

وفيها فرعان من فروع «تخصيص العلّة»

الفرع الأول: في الكلام على تخلف الحكم عن العلّة، لا لمانع، واختيار الفخر أنّه قادح في العلّية

قادح في العلّية

الفرع الثاني: هل يجب على المستدل (المتمسّك بالعلة المخصوصة) ذكر نفي المانع ابتداءً أم لا؟

# المسألة الرابعة:

هل «النقض» الوارد على سبيل الاستثناء يقدح في العلة، أم لا؟ تصريح الفخر: بأنَّ «النقض» الوارد على سبيل الاستثناء، إذا كان لازماً على جميع المذاهب كـ «مسألة العرايا» فإنَّه لا يقدح في العلّة؛ وإن كان الأوْلى الاحتراز منه

# المسألة الخامسة:

في بيان أنَّ «الكسر» نقض يرد على المعنى، دون اللفظ مماكسر»

## الفصل الثاني

في الكلام على «عدم التأثير»، وبيان حقيقته والدليل على كونه قادحاً، وعلى أي تفسيرات «العلة» يكون قادحاً فيها؟

# الفصل الثالث

|                 | •                                                                                     |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>777/</b>     | في الكلام على «القلب»، وفيه مسائل أربع:                                               |
|                 | المسألة الأولى:                                                                       |
| <b>777/0</b> ]  | في بيان حقيقة «القلب»                                                                 |
| 11175           | -                                                                                     |
|                 | المسألة الثانية:                                                                      |
| <b>۲</b> ٦٣/० . | في بيان أن هناك من أنكر إمكانه، وما استدل به على ذلك الإنكار، والجواب عنه             |
|                 | المسألة الثالثة:                                                                      |
| Y70/6           | في بيان أنه لا فرق بين «القلب» و «المعارضة» إلَّا في وجهين                            |
|                 | •                                                                                     |
|                 | المسألة الرابعة:                                                                      |
| <b>777/</b> ¢   | في بيان أنواع «القلب»، والأغراض التي يستفاد منه فيها، والتمثيل لكل ذلك                |
|                 | الفصل الرابع                                                                          |
| Y79/é           | في بيان القادح المعروف بـ والقول بالموجب، وبيان حدّه ونوعيه                           |
|                 | الفصل الخامس                                                                          |
| YV1/0           | في الكلام على «الفرق»، وفيه مسألتان:                                                  |
|                 | المسألة الأولى:                                                                       |
| YV1/0           | هل يجوز تعليل الحكم الواحد بعلتين منصوصتين؟                                           |
| 771/0           | تصريح الفخر بجواز ذلك، وذكر أدلته، وما أورده عليها من معارضات وجوابه                  |
| 141/5           | المسألة الثانية:                                                                      |
| YVV/0           | هل تعليل الحكم الواحد بعلتين مستنبطتين جائزً أم لا؟                                   |
| 1 .             | تحقيق الفخر بأن ذلك غير جائز، والاستدلال عليه بوجهين                                  |
| YVV/0:          | تحقيق المصر بال دعت غير جوارا والأستدلال غليه بوجهين                                  |
| •               | * * * *                                                                               |
|                 | الباب الثالث                                                                          |
| ے کذلك،         | من أبواب القسم الثاني ـ من أقسام القياس فيما يظنّ أنّه من مفسدات العلَّة، مع أنّه ليس |
| ; -             | —<br>₩ <b>A</b> .                                                                     |

| 441/0            | وفيه خمس عشرة مسألة :                                                              |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 441/0            | تمهيد الفخر لهذا الباب بـ وتقسيمات العلة، تقسيمات سبعة، والتمثيل القسامها          |
|                  | المسألة الأولى:                                                                    |
| ي البرَّ؛ لأنَّه | هل يجوز تعليل الحكم بمحـل الحكم، كأن يقـول الشـارع: وحـرّمت الـربا ف               |
| YA0/0            | بر»                                                                                |
| ومنعه ذلك        | تجويز الفخر لذلك في العلة القاصرة سواء أكانت منصوصة، أو مستنبطة،                   |
| YA0/0            | في العلة المتعدية                                                                  |
| YA0/0            | إيراد معارضة، وبيان وجهين اعتمد عليهما المعترض                                     |
| <b>Y</b> AY/0    | إحالته على كتبه العقليَّة لبيان ما في هذين الوجهين من المغالطة                     |
|                  | المسألة الثانية :                                                                  |
| نـــلافهم في     | في إثــِــات وجــوب كون الـعـلَّة «وصفــاً حقيقياً ظاهــراً منضبــطاً»، وبيان اخت  |
| YAY/o            | التعليل بـ «الحكمة»                                                                |
| YAY/0            | ميل الفخر إلى جواز «التعليل بالحكمة»، واستدلاله لذلك                               |
| YAA/0            | إيراد اعتراض على الدليل، وبيانه بوجوه ستة:                                         |
| Y4+/e            | جواب المصنف على ذلك                                                                |
|                  | المسألة الثالثة:                                                                   |
| نمة) مجهولة      | في بيان أنَّ بعض المجوِّزين للتعليل بـ والحكمة ، ، دفع اعتراض القائلين بأنَّ والحك |
|                  | القدر بقولهم: إن المعلِّلين بـ «الحكمة» إنَّما يعلُّلون بـ «القدر ال               |
| 148/0            | وتضعيف الفخر لذلك                                                                  |
|                  | المسألة الرابعة:                                                                   |
| Y40/0            | في تجويز التعليل بـ «العدم»، خلافاً لبعض الفقهاء                                   |
| 790/0            | دليل أورده الفخر لمذهب المجرزين لذلك                                               |
| 790/0            | أدلة المانعين، وهي خمسة                                                            |
| Y4Y/0            | جواب الفخر عن أدلة المانعين الخمسة<br>-                                            |
|                  | المسألة الخامسة:                                                                   |
| 444/0            | هل التعليل بـ «الأوصاف الإضافيّة» جائز أم لا؟                                      |

# المسألة السادسة:

| 4-1/0  | هل تعليل الحكم الشرعيّ بالحكم الشرعيّ جائز أم لا؟ |
|--------|---------------------------------------------------|
| W+1/0  | اختيار الفخر والجمهور الجواز خلافأ لبعض الفقهاء   |
| Y-1/0  | دليل الجمهور على الجواز                           |
| 4.1/0  | دليل المانعين والوجوه المبيّنة له                 |
| T.T/0  | جواب الفخر عن أدلة المانعين                       |
| T. E/O | فرع: في جواز تعليل «الحكم الحقيقيّ» بالحكم الشرعي |

# المسألة السابعة:

في إثبات جواز التعليل بـ «الأوصاف العرفيّة» كالخسة والشرف والكمال والنقصان، ونحوها بشرطين، وبيانهما (٥٠٤/٥)

## المسألة الثامنة:

| 4.0/0                      | هل التعليل بـ «الوصف المركّب» جائز أم لا؟                   |
|----------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 4.0/0                      | الأكثرون على جواز التعليل به، وذهب البعض إلى منع ذلك        |
| 4.0/0                      | حجة الجمهور                                                 |
| 4.0/0,                     | حجة المنكرين وييانها                                        |
| T.V/0                      | جواب الفخر عن أدلة المنكرين                                 |
| T. A/e                     | فرعان تفرعا عن هذه المسألة                                  |
| زيادة الأوصاف المركبة على  | الفرع الأول: نقل الشيخ أبو إسحاق الشيرازي عن بعضهم المنع من |
| T. A/0                     | سبعةً، وتصريح المصنف بأنَّه لا يعرف حجَّة لهذا الحصر        |
| ا،، و «شــرط ذات العلَّة»، | الفرع الثماني: في بيان الفرق بين «جميزء العلة» و «محلّه     |
| 4.4/0                      | و «شرط عليَّتها»                                            |

## المسألة التاسعة:

في بيان اتفاقهم على عدم جواز «التعليل بالاسم» كتعليل تحريم الخمر بأن العرب سمّته خمراً

## المسألة العاشرة:

هل التعليل بـ «العلة القاصرة» جائز، أم لا؟ مذهب الإمام الشافعيّ جواز ذلك مطلقاً، وعليه أكثر المتكلمين ما ٢١٧/٥

| 417/0                                                                                          | وذهب أبو حنيفة وأصحابه إلى جوازه في «المنصوصة» ومنعه في غيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| T17/0                                                                                          | حجة الشافعية والمتكلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>414/0</b>                                                                                   | إيراد معارضات على دليل الجمهور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| *1A/0 ·                                                                                        | جواب الفخر عن النقض والمعارضات الثلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ت بالنص، أو بعلّة                                                                              | فرع في اختــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 414/0                                                                                          | النص؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                | لمسألة الحادية عشرة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>T1</b> A/0                                                                                  | هل التعليل بـ «الصفات المقدّرة»، جائز أم لا؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| T1A/0                                                                                          | بيان الفخر أنَّه لا يجوز التعليل بها خلافاً لبعض معاصريه من الفقهاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                | تصريحه بأن ما يقـولـونـه من الكـلام في هذا الباب لا يستحق أن يلتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 414/0                                                                                          | تفصيلًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1 1 17 -                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1 1 1 7 -                                                                                      | مسألة الثانية عشرة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>**</b> •/•                                                                                  | مسألة الثانية عشرة:<br>في بيان أبحاث أربعة تتعلق بالعلّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>**</b> •/•                                                                                  | مسألة الثانية عشرة:<br>في بيان أبحاث أربعة تتعلق بالعلّة<br>البحث الأول: في بيان أنّ العلّة قد يكـون لها أكثر من حكم، وهذه الأحا                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۲۰/۵<br>کام قد تکون متماثلة                                                                   | مسألة الثانية عشرة:<br>في بيان أبحاث أربعة تتعلق بالعلّة<br>البحث الأول: في بيان أنّ العلّة قد يكون لها أكثر من حكم، وهذه الأح<br>أو مختلفة غير متضادة، أو مختلفة متضادة، وبيان ما يتعلق بذلك                                                                                                                                                                                        |
| ۳۲۰/۵<br>کام قد تکون متماثلة<br>۳۲۰/۵                                                          | مسألة الثانية عشرة:<br>في بيان أبحاث أربعة تتعلق بالعلّة<br>البحث الأول: في بيان أنّ العلّة قد يكون لها أكثر من حكم، وهذه الأح<br>أو مختلفة غير متضادة، أو مختلفة متضادة، وبيان ما يتعلق بذلك<br>البحث الثاني: في أنّ من شرط العلة اختصاصها بمن له الحكم                                                                                                                             |
| ۳۲۰/۵<br>کام قد تکون متماثلة<br>۳۲۰/۵<br>۳۲۲/۵<br>علی شرط، وقد لا<br>۳۲۲/۵                     | مسألة الثانية عشرة:<br>في بيان أبحاث أربعة تتعلق بالعلّة<br>البحث الأول: في بيان أنّ العلّة قد يكون لها أكثر من حكم، وهذه الأح<br>أو مختلفة غير متضادة، أو مختلفة متضادة، وبيان ما يتعلق بذلك<br>البحث الثاني: في أنّ من شرط العلة اختصاصها بمن له الحكم<br>البحث الشالث: في أنّ اقتضاء العلّة لمعلولها قد يكون موقوفً<br>يكون                                                       |
| ۳۲۰/۵<br>کام قد تکون متماثلة<br>۳۲۰/۵<br>۳۲۲/۵<br>علی شرط، وقد لا<br>۳۲۲/۵<br>وقد تکون علّة نی | مسألة الثانية عشرة: في بيان أبحاث أربعة تتعلق بالعلّة البحث الأول: في بيان أنّ العلّة قد يكون لها أكثر من حكم، وهذه الأحا أو مختلفة غير متضادة، أو مختلفة متضادة، وبيان ما يتعلق بذلك البحث الثاني: في أنّ من شرط العلة اختصاصها بمن له الحكم البحث الشالث: في أنّ اقتضاء العلّة لمعلولها قد يكون موقوناً يكون البحث الرابع: في بيان أنّ العلّة قد تكون علة لإثبات الحكم في الابتداء |
| ۳۲۰/۵<br>کام قد تکون متماثلة<br>۳۲۰/۵<br>۳۲۲/۵<br>علی شرط، وقد لا<br>۳۲۲/۵<br>وقد تکون علّة نی | مسألة الثانية عشرة: في بيان أبحاث أربعة تتعلق بالعلّة البحث الأول: في بيان أنّ العلّة قد يكون لها أكثر من حكم، وهذه الأحا أو مختلفة غير متضادة، أو مختلفة متضادة، وبيان ما يتعلق بذلك البحث الثاني: في أنّ من شرط العلة اختصاصها بمن له الحكم البحث الشالث: في أنّ اقتضاء العلّة لمعلولها قد يكون موقوناً يكون البحث الرابع: في بيان أنّ العلّة قد تكون علة لإثبات الحكم في الابتداء |
| ۳۲۰/۵<br>کام قد تکون متماثلة<br>۳۲۰/۵<br>۳۲۲/۵<br>علی شرط، وقد لا<br>۳۲۲/۵<br>وقد تکون علّة نی | مسألة الثانية عشرة:<br>في بيان أبحاث أربعة تتعلق بالعلّة<br>البحث الأول: في بيان أنّ العلّة قد يكون لها أكثر من حكم، وهذه الأح<br>أو مختلفة غير متضادة، أو مختلفة متضادة، وبيان ما يتعلق بذلك<br>البحث الثاني: في أنّ من شرط العلة اختصاصها بمن له الحكم<br>البحث الشالث: في أنّ اقتضاء العلّة لمعلولها قد يكون موقوفً<br>يكون                                                       |

# المسألة الثالثة عشرة:

هل يستدل بـ «عليّة العلة» على الحكم، أم لا؟

# المسألة الرابعة عشرة:

هل تعليل الحكم العدميّ بالوصف الوجوديّ يتوقف على بيان ثبوت المقتضى، أم ١٩٧٥/٥٩٣ تصريح الفخر بأن الكلام في هذه المسألة مفرع على الكلام في «تخصيص العلة» ٢٧٤/٥ تحقيقه أنّه لا يتوقف على ذلك لدليلين وبيانهما

444/0

445/6 احتجاج المخالف بأمور أربعة 441/0 جواب الفخر عن أدلة المخالف TYA/P فرع على تسليم أنَّ والتعليل بالمانع، يتوقف على وجود المقتضى المسألة الخامسة عشرة: هل يشترط اتفاق المستدل والمعترض على وجود الوصف الذي جعل علة في الأصل؟ قال **417/0** بعضهم به، وهو ضعيف القسم الثالث من أقسام الكلام في القياس - في «المباحث المتعلقة بالحكم والأصل والفرع»، وفيه ثلاثة أبواب 241/0 الباب الأول TTT / 0 . في ومباحث الحكم»، وفيه مسائل عشر: المسألة الأولى: 444/0 هل يصح القياس في «العقليات»، وهل يحتج به فيها؟ تصريح الفخر باتفاق أكثر المتكلمين على صحّة القياس في والعقليات، ومنه نوع يسمونه TTT/0 وإلحاق الغاثب بالشاهده TTT/0 . لا بد للقياس في «العقليات» من جامع عقليّ، وبيانه القياس في «العقليات» يعتمــد على مقدمتين، فإن كانتا يقينيتين، فالقياس يقينيّ، وإذا كانتا 445/0 ظنيتين، فالقياس ظنيّ إيراد اعتراض: بأن حاصل القياس العقلي \_ استدلال بحصول العلة على المعلول، وليس ذلك 440/0 بقياس، وجواب الفخر عنه 441/0 طرق المتكلمين في تعيين العلة للقياس العقلي، وما يتعلق بها المسألة الثانية: هل يجوز القياس في واللغات»، أم لا؟ 444/0 تصريح الفخر: بأنَّ الحق جوازه فيها، وأنَّه قول أكثر علماء العربيَّة خلافاً لأكثر الشافعية

444/0

والحنابلة، وجمهور الحنفية

أدلة القائلين بالجواز عليها، وما أورد عليها، وما أورد عليها وجوابه 444/0 أدلة المانعين والجواب عنها TEY/0 المسألة الثالثة: في الكلام على «القياس في الأسباب»، والاستدلال T10/0 اختيار الفخسر عدم جواز إجسراء القياس في «الأسباب» خلافساً لمعيظم اصحباب من الشافعية T20/0 المسألة الرابعة: .. هل يتوصل بالقياس إلى «النفي الأصلي»، وأي أنواع القياس يوصل إليه؟ 451/0 المسألة الخامسة: في بيان الخلاف في «إثبات أصول العبادات» بالقياس، وإيضاح محامله والتمثيل له ٣٤٨/٥ المسألة السادسة: هل «التقديرات والكفّارات والحدود والرخص، تثبت بالقياس، أم لا؟ 454/0 مذهب الشافعي جواز إثبات كل ذلك بالقياس، ومنع أبو حنيفة وأصحابه ذلك TE9/0 ما استدل به المجوّزون 454/0 نقل الفخر عن الإمام الشافعي أمثلة من أقوال الحنفية دفي الحدود والكفارات والرخص والتقديرات، استندوا فيها إلى القياس مع قولهم بعدم جريان القياس في هذه الأمور 40.10 أدلة الحنفية على المنع من القياس فيما ذكر 40.10 جواب الفخر عن أدلة الحنفية 404/0

## المسألة السابعة:

هل يجوز إثبات «ما طريقه العادة والخلقة» بالقياس، أم لا يثبت ذلك إلا بالدليل؟ 494/V

# المسألة الثامنة:

هل الأمور التي لا يتعلق (يدركها عمل؛ كقران النبيّ ـ صلى الله عليه وآله وسلّم ـ وإفراده، ودخوله مكة صلحاً أو عندة تشبت بالقياس؟ الصحيح أنَّها لا تثبت به؛ لعدم جواز الاكتفاء فيها بالظن 404/0

#### الما الة التاسعة:

صح القياس إذا ورد على خلاف النص المتواتر، أم لا يصح فيه تفصيل؟ فإن كان ناسخاً ع كان مخصصاً ففيه خلاف

#### السألة العاشرة:

هل يجوز ثبوت أحكام الشرع ـ كلّها ـ بالقياس؟ الصواب أنه لا يجوز ذلك ١٩٥٤/٥

# الباب الثاني

في «شرائط الأصل» الما أن يكون على وفق «قياس الأصول»، أو على «خلاف قياس الحكم في «المقيس عليه»، إمّا أن يكون على وفق «قياس الأصول»، أو على «خلاف قياس

الأصول» و «للأصل» شروطه على الحالين، وهناك شروط ظن بعضهم أنّها شرط، وليست كذلك، ولذلك فقد رتّب الفخر هذا الباب على ثلاثة أقسام:

# القسم الأول

من الأقسسام الشلاشة لهذا الباب ـ في «شرائط الأصل، إذا كان حكمه على وفق قياس 404/0 الأصول»، وهي سته: 409/0 الشرط الأول: ثبوت حكم الأصل الشرط الثاني: أن يكون ثابتاً بطريق سمعي 404/0 الشرط الثالث: أن يكون ثابتاً بنص إجماع، لا بقياس 77./01 T71/0. الشرط الرابع: أن لا يكون دليل حكم الأصل متناولًا لحكم الفرع T71/0. الشرط الخامس: ثبوت كون الأصل معلَّلًا بوصف معين الشرط السادس: \_ وهـو من شروط بعض الحنفية \_ قالـوا: أن لا يكـون حكم الأصـل 471/0 متأخراً عن حكم الفرع

# القسم الثاني

من أقسام هذا الباب الشالائة في «شروط حكم الأصل إذا كان على خلاف قياس الأصول»

ذهب كثير من الشافعية والحنفية إلى عدم اشتراط شيء، وجواز القياس عليه مطلقاً ٣٦٣/٥ واشترط الكرخي شروطاً ثلاثة

### القسم الثالث

من أقسمام هذا البياب \_ في «مما جعمل شرطاً لحكم الأصمل \_ مع أنَّه ليس كذلك، وهمو ثلاثة 414/0 الأول: ما اشترطه عثمان البتي: من وجوب قيام الدلالة على جواز القياس عليه 414/0 إبطال الفخر لهذا الشرط من ثلاثة أوجه 414/0 الشرط الثاني \_ من الشروط المردودة لحكم الأصل \_ ما زعمه بشر المريسي من «وجوب انعقاد الإجماع على كون حكم الأصل معلله 41A/0 إبطال الفخر لهذا الشرط بنفس الأوجه الثلاثة التي أبطل بها الشرط المتقدم 414/0 الشرط الثالث: اشترط قوم «عدم حصر الأصل بعدد»، واحتجوا بأنَّ للعدد مفهوماً، وهو: نفي الحكم عماعداه 41X/0 تصريح الفخر بجواز ذلك للوجوه المذكورة في إبطال الشرطين السابقين 479/0 جواب الفخر عن حجة القائلين بهذا الشرط 419/0

### الباب الثالث

في الكلام على «الفرع» وشروطه . 441/0 ذكر الفخر للشرط المتفق عليه في «الفرع»، وهو «أن يكون فيه مثل علَّة الحكم في الأصل من غير تفاوت، 441/0 إيراد اعتـراض بأن اشتـراط هذا الشـرط يقتضي أن لا يكـون «قياس العكس» حجّة، وجواب الفخر عن ذلك 441/0 ذكر شروط ثلاثة مختلف فيها 441/0 الشرط الأول: زعم بعضهم وجوب كون «حصول العلة في الفرع معلوماً، لا مظنوناً، وإبطال الفخر لهذا الشرط بالنص والحكم والمعقول TV1/0 الشرط الثاني: قول أبي هاشم بوجوب كون الحكم في الفرع مما ثبت جملة حتى يدل القياس على تفصيله، ورد الفخر عليه TVY/0 الشرط الثالث: أن لا يكون الفرع منصوصاً عليه، وبيان الفخر لهذا الشرط، وتقسيمه ومناقشته 444/0

خاتمة: بيان نوع من أنواع القياس المستعملة عند الفقهاء، وهو عبارة عن «تلازم»، وقياس TY0/0: استعمل لتصحيح مقدمة 477/0 الكلام في «التعادل والترجيح بين الأدلة»، وهو مرتب على أربعة أقسام القسم الأول TV4/0 في والتعادل، وفيه مسألتان المسألة الأولى: هل يجوز تعادل الأمارتين (في نفس الأمر والواقع)، أم لا؟ منع منه الكبرخي، وجوزه TA . / 0. الباقون والمجوزون اختلفوا في حكمه عند وقوعه على مذاهب ثلاثة: التخيير، والتساقط، 44.10 والتفصيل معارضة الخصم (الكرخيّ) ومنعه للمذاهب الثلاثة واستدلاله على سقوط كل منها 44.10 441/0 جواب الفخر عن ذلك تفصيلاً 444/0 حجة للخصم على فساد القول بـ «التخيير»، وجواب الفخر عنها فرع: في بيان حكم «التعادل» إن وقع للمجتهد في عمل نفسه وإن وقع له في فتواه للمستفتي، TA4/0. وإن وقع للحاكم في حكمه المسألة الثانية: ما الحكم إذا نقل عن المجتهد قولان في موضع واحد أو في موضعين، وعلم التاريخ أو T91/0: جهل؟ الأقوال المختلفة المنقولة عن الإمام الشافعي .. رحمه الله . وتوجيهها من وجوه عدَّة، وبيان أن 49 Y/0 تعدَّدها دليل على تقدمه \_ رحمه الله \_ في العلم والدين

\* \* \* \*

### القسم الثاني

من أقسام الكلام في «التعادل والترجيح» \_ في «مقدّمات الترجيح»، وفيه مسائل سبع " ٣٩٧/٥

|               | المسألة الأولى:                                                             |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 444/0         | في بيان (حقيقة الترجيح)                                                     |
|               | المسألة الثانية:                                                            |
| <b>44</b> V/3 | هل التمسك «بالترجيح» جائز أم لا؟                                            |
| T4V/0         | الجمهور عي جواز ذلك، وأنكره بعضهم، وقال: يلزم والتخيير،، أو والتوقّف،       |
| 441/0         | ذكر أدلة الجمهور الثلاثة                                                    |
| 799/0         | حجة المنكرين أمران، وجواب الفخر عنهما                                       |
|               | المسألة الثالثة:                                                            |
| 444/0         | في بيان أنَّ والترجيح؛ لا يجري في الأدلة اليقينيَّة؛ لوجهين، وبيان كل منهما |
|               | المسألة الرابعة:                                                            |
| 1/0           | هل يُجري في «العقليّات» ترجيح أم لا؟ فيه تفصيل                              |
|               | المسألة الخامسة :                                                           |
| 2.1/0         | هل الترجيح يحصل بكثرة الأدلة، أم لا؟                                        |
| 1.1/0         | مذهب الشَّافعي ــ رحمه الله ـ حصولُ الترجيح بكثرة الأدلة                    |
| 1.1/0         | وقال بعضهم: لا يحصل ذلك                                                     |
| 2.1/0         | للإمام الشافعي وموافقيه وجهان بين الأول منهما بادلة ستة                     |
| 1.4/0         | واحتج الخصم بالخبر والقياس                                                  |
| 2.4/0         | جواب الفخر عن حجة الخصم                                                     |
|               | المسألة السادسة:                                                            |
| l as f        | إذا تعارض الدليلان، فالعمل بكل واحد منهما من وجه، دون وجه إمل من الوما      |

لدليلان، فالعمل بكل واحد منهما من وجه، دون وجه .. أولى من العمل باحدهما، دون الثاني، وبيان أنّ العمل بكل واحد من وجه ثلاثة أنواع 8.7/0

## المسألة السابعة:

في الكلام على أنواع الأدلة التي يقع بينها التعارض، من حيث العموم والخصوص ٤٠٨/٥ إذا تعارض دلبلان، فإمّا أن يكونًا عامّين، أو خاصّين، أو أحدهما عامّاً والآخر خاصّاً، أو كل واحد \_ منهما \_ عامّاً من وجه ، خاصّاً من وجه . وعلى التقديرات الأربعة ، فإمّا أن يكونا معلوماً ، والآحر مظنوناً ، وعلى التقديرات كلها ، فإمّا أن يكون المتقدّم معلوماً ، والمتاخّر معلوماً أو لا يكون واحد \_ منهما \_ معلوماً

|         | القسسم الأول                                     |
|---------|--------------------------------------------------|
| £ . A/o | أن يكونا عامّين، وأنواع ذلك الثلاثة              |
|         | القسم الثاني                                     |
| 11./0   | أن يكونا خاصّين والتفصيل فيه كما في الأول        |
|         | القسم الثالث                                     |
| ٤١٠/٥   | أن يكون كل واحد منهما عامًا من وجه، خاصًا من وجه |
| 1       | القسم الرابع                                     |
| E) Y/0  | أن يكون أحدهما عامًا، والأخر حاصًا               |

## القسم الثالث

|                             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  |
|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------|
|                             | من أقسام كتاب «التعادل والترجيح» ـ في «تراجيح الأخبار»، وهي أنوا       |
| 111/0                       | بيان الوجوه التي يرجح بها الحبر على غيره من الأخبار                    |
| ن هذه الناجية إمّا أن يكون  | ١ ـ القــول في التــراجيح الحاصلة في «الإسناد»، وبيان أنَّ الترجيح ــم |
| 1110                        | بكثرة الرواة أو باحوالهم، وبيان الوجوه التي يقع عليها كلُّ منهما       |
| ةِ الـرواة، وعلوَّ الإسناد، | بيان أنَّ التسرجيح السواقسع بكشرة السرواة يكُّون من وجهين: كشرة        |
| 111/0                       | وبيان كل منهما                                                         |
| الذكاء أو الشهرة، أو زمان   | بيان أنَّ التراجيح الخاصة بأحوال الرواة تكون إمَّا بالعلم أو الورع أو  |
| 110/0                       | الرواية، أو كيفيِّتها، وبسط ذلك كله                                    |
| \$10/0                      | بيان وجوه «التراجيح الحاصلة بالعلم»، وهي ثمانية                        |
| £\A/o`.                     | بيان وجوه «التراجيح الحاصلة بالورع»، وهي ثمانية أيضاً                  |
| £14/0                       | بيان وجوه «التراجيح الحاصلة بسبب الذكاء»، وهي ستة                      |
| <b>{Y·/o</b>                | بيان وجوه «التراجيح الحاصلة بسبب شهرة الراوي»، وهي أربعة               |
| £ 41/0                      | بيان وجوه ﴿ التراجيح الراجعة إلى زمان الرواية ﴾ وهي ثلاثة              |
|                             |                                                                        |

| 1110             | بيان وجوه التراجيح العائدة إلى كيفية الرواية، وهي سبعة                              |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| وترجيح المسند    | ذكر الخلاف في ترجيح المسند على المرسل، إذا أرسل احدهما واسند الآخر،                 |
| 177/0            | خلافا لبعضهم                                                                        |
| 171/0            | فرعان: الأول في صفة «المرسل» الذي يمكن القول برجحانه على المسند                     |
| الشهادة، وقول    | الفرع الشاني: في الإشارة إلى أن البعض رجَّحوا «بالحرية والذكورة» قياساً على         |
| £Y£/0            | المصنف: «وفيه احتمال»                                                               |
| 1410             | <ul> <li>٢ - القول في «التراجيح الراجعة إلى حال ورود الخبر»، وهي ثمانية:</li> </ul> |
| £Y£/0            | الأول: المدنيّ يقدم على المكيّ                                                      |
| علوشانه راجح     | الشاني: الخبـر الذي يظهر وروده بعد قوة رسول الله _ صلى الله عليه وآله وسلم _ و      |
| ه الخبر على      | على الخبر الذي لا يدل على ذلك، وللفخسر فيه تفصيل يرتبط بدلالت                       |
| 140/0            | ذلك                                                                                 |
| ىلى خبر متقدم    | الشالث: يقدم خبر متأخّر الإسلام، الذي علم أنّ سماعه كان بعد إسلامه، ع               |
| 240/0            | الإسلام، وللفخر فيه تفصيل                                                           |
| أن سماعه كان     | الرابع: يقدم خبر من علم أن سماعه كان بعد إسلامه على خبر من لم يعلم ا                |
| 6/773            | بعد إسلامه                                                                          |
| 0\773            | الخامس: يقدم الخبر المؤرخ بتاريخ محقق على الخبر الخالي من التاريخ                   |
| £YY/o            | السادس: يقدم الخالي من التاريخ على المؤقت بوقت معلوم تقدمه                          |
| م عن العادات     | السابع: أن يكون حادثة كان رسول الله _ صلى الله عليه وسلم _ يغلَّظ فيها رجراً له     |
| لأنّــه أظهــر   | الجاهلية، ثم خفَّف فيها نوع تخفيف فيرجم التخفيف على التغليظ،                        |
| £44/0            | تأخرأ                                                                               |
| £ 77/0           | تضعيف الفخر لهذا، وميله إلى ترجيح ما فيه التغليظ لأنَّه أدل على التأخير             |
| فالسوارد ابتىداء |                                                                                     |
| £ Y V / 0        | اقل <i>ی</i>                                                                        |
| نماً فيه ٥/ ٤٢٨  | تضعيف الفخر لهذه الوجوه في الترجيح، وتصريحه: بأنها لا تفيد إلَّا خيالًا ضعيا        |
| £ 47/0           | القول في «التراجيح الراجعة إلى اللفظ»، وهي من ثمانية عشر وجهاً                      |
| £ YA/0           | الأول: يقدم الفصيح على الركيك                                                       |
| £47/0            | الثاني: قال بعضهم: يقدم الأفصح على الفصيح                                           |
| £ YA/0           | الثالث: يقدم الخاص على العام                                                        |

| 274/0            | الرابع: قيل: تقدّم الحقيقة على المجاز                                                |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 279/0            | الخامس: يقدم الأظهر في المعنى على غيره                                               |
| £ 44/0           | السادس: يقدم ما كان مسمَّاه متفقاً عليه على ما كان مسماه مختلفاً فيه                 |
| \$ 44/0          | السابع: ما لا يحتاج إلى «الإضمار» يقدم على ما يحتاج إليه                             |
| يذل عليه         | الشامن: ما يدل على المقصود به «الوضع الشرعي» أو «العرفي»، أولى مما                   |
| 274/0            | ب والرضع اللغويّ»                                                                    |
| د عل <i>ی</i> ما | ب يسوم التاسع : إذا تعارض مجازان فالمقدم أشبههما بالحقيقة، ويقدم ما فيه مجاز واح     |
| ٤٣٠/٥            | فيه مجازان                                                                           |
| ٤٣٠/٥            | العاشر: ما لم يدخله التخصيص مقدّم على ما دخله التخصيص                                |
| 24.40            | الحادي عشر: ما يدل على المراد من وجهين مقدم على ما يدل عليه من وجه واحد              |
| £41/0.           | الثاني عشر: الحكم المذكور مع علته مقدّم على ما لم تذكر علته معه                      |
| ى;ما ليس         | الثالث عشر: ما يكون فيه تنصيص على الحكم مع اعتباره بمحلّ آخر مقدّم علم               |
| . 271/0          | كذلك                                                                                 |
| £44/0            | الرابع عشر: ما فيه دلالة مؤكدة مقدّم على ما ليس كذلك                                 |
| م على ما         | الخامس عشر: ما يكون فيه تنصيص على الحكم مع ذكر المقتضى لضده يقدّ                     |
| £44/0            | المحاسل فسر ما يسوق في فسيس على معامل عامر الله المحاسب كذلك                         |
| 244/0            | ليس المعتبين الدليل المقرون بنوع تهديد مقدّم على ما لا يكون كذلك                     |
| £77/0            | السابع عشر: ما يقتضي الحكم بغير واسطة، مقدّم على ما يقتضيه بواسطة                    |
| £44/0            | الثامن عشر: «المنطوق» مقدم على «المفهوم»                                             |
| \$TT/0           | القول في «التراجيح الراجعة إلى الحكم»، وهي من وجوه خمسة                              |
| ٤٣٣/ و           | الأول: المقرّر لحكم الأصل مقدّم على الناقل عند الفخر                                 |
| شرعيين ـ         | الشاني: قال القاضي عبد الجبّار: «الخبران إذا كان أحدهما نفياً والآخر إثباتاً - وكانا |
| 277/0            | فإنّهما سواء»، وأمثلة ذلك والخلاف فيه                                                |
| وعیسی بن         | الثالث: إذا تعارض خبران في «الحظر» و «الإباحة» ـ وكانا شرعيّين ـ فقال أبو هاشم       |
|                  | أبان: «إنهما يستويان». وقال الكرخي وفريق من الفقهاء: يرجح خبر الحف                   |
| £44/0.           | كل.                                                                                  |
| ££ - / o         | الرابع: المثبت للطلاق والعتاق، هل يقدّم على النافي لهما؟                             |
| 221/0            | الخامس: في الكلام على والنافي للحدّ، هل يقدّم على المثبت له؟                         |
|                  |                                                                                      |

.

| 111/0                | القول في «التراجيح الحاصلة بالأمور الخارجة»، وهي وجوه أربعة        |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------|
| 117/0                | أحدها: الترجيح بكثرة الأدلة                                        |
| ه والخبر مما لا يجوز | وثنانيهنا: قول بعض الأثمة من الصحابة بخلاف الحديث، وعمله بخلاة     |
| 1110                 | حفاؤه عليه، وأقوال العلماء فيه                                     |
| ب ترجيحيه على ما     | وثــالثهـــا: عمـــل أكثـر السلف ممن لا يجب تقليدهم بالخبـر هل يوج |
| £ £ Y / o            | ليس كذلك                                                           |
| ££Y/0                | ورابعها: «خبر الواحد» فیما تعمّ به البلوی یکون مرجوحاً             |
| ££Y/0                | إذا استوى الخبران في كميَّة وجوه الترجيح تعتبر الكيفية:            |
| 117/0                | الكلام في قوة كثير من وجوه الترجيحات طريقه الاجتهاد                |

### . . . .

# القسم الرابع

| 111/0      | من أقسام الكلام في «التعادل والترجيح» في «تراجيح الأقيسة»، وهي أنواع ستة:    |
|------------|------------------------------------------------------------------------------|
| £££/0      | النوع الأول: في الكلام على «التراجيح المعتبرة بحسب ماهيّة العلّة»            |
| 111/0      | اعتماد بعضهم في هذا النوع على وجهين، وتضعيف الفخر لهما                       |
| 111/0      | وجوه التراجيح المعتمدة عند الفخر_ في هذا النوع _ سبعة، وهي:                  |
| 220/0      | الأول: التعليل بـ والوصف الحقيقيّ، مقدّم على التعليل بسائر أقسام الأوصاف     |
| وبد والحكم | الشاني: التعليل بـ الحكمة ، راجح على «التعليل بالعدم» و بـ «الوصف الإضافي» ، |
| \$\$0/0    | الشرعي» و بـ «الوصف التقديريّ»                                               |
| £ £ V / o  | الثالث: هل «التعليل بالعدم» أولى، أم بـ «الحكم الشرعي»؟ فيه احتمال           |
| ال، والأول | السراسع: هل «التعليل بالعسدم» أولى، أم به «الصفات التقديرية»؟ فيه احتم       |
| £ £ V / 0  | أشيه                                                                         |
| لم العدميّ | الخمامس: «تعليل الحكم الموجوديُّ بالعلَّة الموجوديَّة»، أولى من «تعليل الحكم |
| £ £ V / 0  | بالوصف العدميّ،                                                              |
| £ £ A / o  | السادس: التعليل بـ «الحكم الشرعي» راجح على التعليل بـ «الوصف المقدر»         |
| £ £ A / o  | السابع: التعليل بـ «العلَّة المفردة» أولى من التعليل بـ «العلَّة المركبة»    |
| ذات العلّة | النوع الشاني: في الكلام على «التراجيح العاشدة إلى ما يدل على انّ             |
| 224/0      | موجودة»                                                                      |
|            |                                                                              |

| الكلام على «وسائل الإدراك»، وتقسيمها إلى بديهيّة وحسّية واستدلاليّة، وما يفيده ك                                | ۔ہ کُل منھا،   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|                                                                                                                 | 224/0          |
| الكلام على المدليل الظنّي الذي يدل على وجود العلَّة، وطرق دلالته عليها، وهي: إمَّا ا                            | إمّا «الْقياس» |
|                                                                                                                 | . 20 . /0      |
| النوع الثالث: «التراجيح الحاصلة بسبب الطرق الدالَّة على عليَّة الوصف في الأصل !                                 | !              |
| إجمال ما سبق له تفصيله في «كتاب القياس» من الكلام على «مسالك التعليل»                                           |                |
| ا ـ بيان أنَّ جنس «المناسبة» أقـوى من جنس «الدوران»، وقال قوم بعكس ذلك،                                         | :              |
| ا بادلته دلك بادلته المستحد المولى من المستورون، وهو على المستورون، وهو على المستورون، وهو على المستورون، وهو ا | £00/0          |
| رب بيان أنَّ جنس «المناسبة» أقوى من جنس «التأثير»                                                               | 207/0          |
| ۲ _ بيان أنَّ جنس «المناسبة» الوي من جنس «السبر» إذا كانت مقدماته ظنّية                                         | £0Y/0          |
|                                                                                                                 | £0A/0          |
|                                                                                                                 | ٤٥٨/٥          |
| <ul> <li>ع _ بیان أن «المناسبة» أقوی من «الشبه» و «الطرد»:</li> </ul>                                           | £0A/0          |
| الكلام على «التراجيح التي تجري ضمن الأنواع المذكورة»، وفيه مسائل ثلاث:                                          | ξολ/ ο         |
| المسألة الأولى •                                                                                                |                |
| في الكلام على «ترجيح بعض المناسبات على بعض» والطرق التي يتحقز                                                   | نحقق بها،      |
| وأقسامها                                                                                                        | \$0A/0         |
| •                                                                                                               |                |
| المسألة النانية:                                                                                                |                |
| في الكلام على «ترجيح الـدوران الحاصـل في صورة واحدة» على «الدوران الج                                           | الجاصل في      |
| صورتين»، وما يتعلق بذلك:                                                                                        | 17./0          |
| المسألة الثالثة:                                                                                                |                |
| العسانة النابلة .<br>في ذكر اختلافهم في «ترجيح الشبه»                                                           | 171/0          |
| في دور المنازعهم في "لوجيح الصلب"<br>النوع الرابع: في «التراجيح الحاصلة بسبب دليل الحكم»، وفيه بحثان            | 171/0          |
|                                                                                                                 |                |
| البحث الأول مشتمل على مسألتين                                                                                   | 277/0          |
| المسألة الأولى:                                                                                                 |                |
| في الكلام على القياس ـ الذي ثبت حكم أصله بالإجماع                                                               | 177/0          |
|                                                                                                                 |                |

## المسألة الثانية:

| £74/0  | في الكلام على ما ثبت حكم أصله بالقياس على مذهب المجوزين                                      |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 277/0  | البحث الثاني: بيان تفاصيل «التراجيح الحاصلة في أجناس الدلائل اللفظيّة»                       |
|        | النوع الخامس: في الكلام على «التراجيع الحاصلة بسبب كيفيّة الحكم»، وهي                        |
| 274/0  | عشر وجهاً                                                                                    |
| £74/0  | أحدها: القياس الذي يوجب حكماً شرعياً مقدم على ما يوجب حكماً عقليًا                           |
| 272/0  | وثانيها: الكلام على «الترجيح يكون الحكم حظراً أو إباحة»                                      |
| 272/0  | وثالثها: العلَّة التي حكمها «العتق» مقدمة على المثبتة «الرقّ»                                |
| 171/0  | ورابعها: العلة التي حكمها إسقاط حدّ مقدمة على ما حكمها إثباته                                |
| 170/0  | وخامسها: الترجيح بكون أحد حكمي العلة أزيد من حكم الأخر                                       |
| 270/0  | السادس: العلَّة التي حكمها الطلاق راجحة على غيرها                                            |
|        | السابع: القياس على «الحكم الوارد على وفق قياس الأصول» أولى من القياس على                     |
| 10/0/3 | الوارد بخلاف قياس الأصول،                                                                    |
| £70/0  | الثامن: القياس على أصل أجمع على تعليل حكمه أولى مما لا يكون كذلك                             |
| 270/0  | التاسع: في الكلام عن «الترجيع بشهادة الأصول»                                                 |
| 177/0  | الناسع : في الحكام عن «الترجيح بشهاده الرصول»<br>العاشر: في الكلام عن «الترجيح بقول الصحابي» |
|        |                                                                                              |
|        | الحادي عشر: القياس الذي يلزم عنه من ثبوت الحكم في الفرع محذور مرجوح بالا يكون كذلك           |
| £77/0  |                                                                                              |
| 177/0  | النوع السادس: في «التراجيح الحاصلة بسبب مكان العلة»                                          |
| \$77/0 | بيان أنَّ «مَكان العلَّة» إمَّا الأصل أو الفرع أو مجموعهما<br>الكلام ما الم                  |
| 177/0  | الكلام على الترجيح بسبب «الأصل»                                                              |
| £7V/0  | الكلام على الترجيح بسبب «الفرع»، وفيه صور                                                    |
| £7V/0  | إحداها: «العلة المتعديّة» أولى من «القاصرة» عند الأكثرين                                     |
| £7V/0  | الثانية: العلة التي تكون فروعها أكثر راجحة عند بعضهم على ما لم تكن كذلك                      |
| ني بعض |                                                                                              |
| 6/1/2  | الفروع                                                                                       |
| 274/0  | الكلام على «الترجيح الراجع إلى الأصل والفرع معاً»                                            |
| ٤٧٠/٥  | الفهرس الإجمالي لموضوعات المجلد الخامس من المحصول                                            |

# الفهرس التفصيلي لموضوعات الجزء السادس من كتاب «المحصول» (المجلد السادس) وفيه كتاب «الاجتهاد»

## و «المفتي والمستفتي»، و «ما اختلف فيه المجتهدون» من الأدلة الشرعية

|                                       | •                                                       |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| ٣/٦ :                                 | الكلام في الاجتهاد، وهو في «أركان أربعة»                |
| "صطلاح ٢/٥                            | الركن الأول: في بيان حقيقة والاجتهاد» في اللغة والا     |
| ل خمس ۲/۲                             | الركن الثاني: في الكلام على والمجتهد،، وفيه مساث        |
|                                       | في الكلام عن واجتهاد رسول الله ـ صلى الله عليه وآل      |
| V/1 :                                 | خلاصة مذاهب العلماء في المسألة                          |
| لم _ بالاجتهاد ٧/٦                    | أدلة المثبتين لتعبُّد رسول الله _ صلى الله عليه وآله وس |
| 1./7                                  | أدلة المانعين، والجواب عنها                             |
| والدلالة على مواضع بحثها في كتب       | تلخيص المحقق للمسألة، وكل ما ورد فيها،                  |
| 17/7                                  | الأصول . ا                                              |
| له ـ صلى الله عليه وآلسه وسلم» خلاف   | في بيان امتناع الخطأ في «اجتهاد رسول الا                |
| 10/7                                  | لبعضهم                                                  |
| والسلام ١٥/٦                          | حجَّة المانعين لوقوع الخطأ في اجتهاده عليه الصلاة ا     |
| 17/7 ;                                | حجة المخالف                                             |
| بجة المخالف على كتابه في وعصمة        | إحمالة الفخر لمعرفة الجواب التفصيلي على ح               |
| 17/7                                  | الأنبياء»                                               |
|                                       | !                                                       |
| 1                                     | المسألة الثالثة :                                       |
| 14/4                                  | هل يجوز الاجتهاد في زمانه عليه الصلاة والسلام؟.         |
| ثمرة له في الفقه ١٨/٦                 | تصريح الفخر: بأنَّ البحث في هذا قليل الفائدة، لا ا      |
| سلم ـ إمّا أن يكون بحضرته عليه الصلاة | المجتهد في زمان رسول الله ـ صلى الله عليه وآله و        |
| 14/1                                  | والسلام، أُو يكون غائباً عنه                            |
| لسلام يجوز تعبُّده بالاجتهاد عقلًا،   | المجتهد _ الذي بحضرت - عليه الصلاة وا                   |
| 14/4                                  | ومنهم من أحاله                                          |
| حضرته عليه الصلاة والسلام، فأجازه قوم | اختلاف العلماء في وقوع تعبد المجتهد بالاجتهاد ب         |
|                                       |                                                         |

| 14/7                | بإذنه عليه الصلاة والسلام، وتوقف فيه الأكثرون، وأدلة كل من الفريقين      |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ده بالاجتهاد. وأمّا | أما المجتهد الغائب عن رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ فجوزوا تعبُّ |
| <b>T1/</b> 1        | وقوع التعبُّد به، فهو قول الأكثرين                                       |
|                     | •                                                                        |
|                     | المسألة الرابعة:                                                         |
| <b>T1/</b> 7        | في الكلام عن شروط «الاجتهاد»                                             |
| 71/7                | شرط الاجتهاد التمكّن من الاستدلال بالدلائل الشرعيّة على الأحكام          |
| <b>71/7</b>         | وهذا التمكن يحصل بأمور لا بد من الإحاطة بها                              |
|                     | ુ લ કરા વધી વધ                                                           |
|                     | المسألة الخامسة:                                                         |
|                     | هل يجوز حصول صفة الاجتهاد للمجتهد في فن دون فن؟ الحق جوازه في            |
| 40/7                | خلافا لبعضهم                                                             |
|                     | الركن الثالث                                                             |
| <b>YV</b> /٦        | المجتهد فيه                                                              |
| ومحترزات هذه        | بيان أنَّ الممجمّهـ فيه هو «كـل حكم شرعيّ ليس فيه دليل قاطع»،            |
| 77/7                | الأوصاف                                                                  |
|                     | الركن الرابع                                                             |
| 74/7                | حكم الاجتهاد، وفيه مسائل أربع                                            |
|                     | 1 St. will to                                                            |
|                     | المسألة الأولى:                                                          |
| 79/7                | هل كل مجتهد في «الأصول» مصيب؟                                            |
|                     | إلى ذلك ذهب الجاحظ والعنبريّ، واتفق سائر العلماء على فساد هذا المذهب     |
| ۳٠/٦                | احتج الجمهور بأمور ثلاثة                                                 |
| r·/7                | جواب الخصم عن أدلة الجمهور                                               |
| <b>77/77</b>        | حاصل حجة المخالف                                                         |
|                     | المسألة الثانية :                                                        |
| <b>TT</b> /1        | في الكلام على «تصويب وتخطئة المجتهدين في الأحكام الشرعيّة الفروعيّة»     |
| TE/7                | ضبط الفخر للمذاهب في المسألة                                             |
| ٣٦/٦                | بيان أنَّ لله ـ تعالى ـ في كل واقعة حكماً معيناً، والاستدلال له بوجوه    |
|                     |                                                                          |

| ذكر ما يرد عليها من         | احتج القائلون بأنَّه لا خكم لله ـ تعالى ـ في الواقعة بأمور سبعة وبيانها، و |
|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 122/7                       | نقوض ومعارضات، والجواب عنها                                                |
| ο <b>λ/</b> ٦ ·             | فروع على القول بـ «التصويب»                                                |
|                             | المسألة الأولى:                                                            |
| ٥٨/٦                        | (الفرع الأول): في إبطال الفخر للقول بـ «الأشبه»                            |
| _تعالى _ في الواقعة         | القول بـ «الأشبه» هو القول المنسوب إلى كثير من المصوبة، وخلاصته أنَّ لله   |
| ۵۸/٦                        | الاجتهادية حكماً معيِّناً بـ «القوة»، لا بالفعل، واحتجاج الفخر لإبطاله     |
| 09/7                        | ذكر حجة القائلين «الأشيه» من النص والمعقول                                 |
| 77/7                        | جواب الفخر عنها                                                            |
|                             | المسألة الثانية:                                                           |
| ين لا تحسم النزاع،          | (الفرع الثاني) في بيان أن تصويب الكل، أو تصويب الواحد، وتخطئة الآخر        |
| 77/7                        | وذكر الطرق التي تحسم النزاع بين المجتهدين                                  |
|                             |                                                                            |
| in a second control of      | المسألة الثالثة:                                                           |
| 78/7                        | في الكلام على «نقض الاجتهاد»، وفيه بحثان:                                  |
| 78/7                        | الأول: في بيان ما على المجتهد أن يفعله إذا تغيّر اجتهاده في المسألة        |
| 78/7                        | الثاني: في بيان ما يفعله العاميّ إذا تغيّر اجتهاد مفتيه                    |
|                             | الكلام                                                                     |
| ۱۷/٦ :                      | في المفتي والمستفتي، وفيه أقسام ثلاثة: .                                   |
|                             | القسم الأول                                                                |
| 79/7                        | في المفتى، وفيه مسألتان:                                                   |
| :                           | المسألة الأولى:                                                            |
| ۱۹/٦ : ۲۹/٦<br>نائية : ۲۹/٦ | في بيان ما على المفتي المجتهد، إذا أفتى في مسألة، ثم سئل عنها مرة ث        |
| 11/1                        | بيان أنّه إذا كان ذاكراً لطريق اجتهاده الأول جازت له الفتوى                |
| إلى خلاف فتواه أفتى         | بيان أنَّه إذا نسى طريق اجتهاده الأول لزمه أن يستأنف الاجتهاد، فإن توصَّل  |
| 14/1                        | بموجب اجتهاده الثاني                                                       |
|                             |                                                                            |

| ورجوعه عن قوله الأول   | بيان أن الأفضل أن يعرِّف المفتى المجتهد من استفتاه أولاً بتغير اجتهاده، |
|------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 14/1                   | عملًا بما كان عليه سلف هذه الأمّة                                       |
| V•/1                   | بيان أنَّ من رجع عن فتواه، ولم يستأنف الاجتهاد لا تجوز له الفتوى        |
|                        | المسألة الثانية:                                                        |
| ـ بمـا ينقله من أقـوال | في بيان اختـــلاف العلمـــاء في جواز الفتــوى للمفتي ــ غير المتجهــد   |
| ٧٠/٦                   | المجتهدين                                                               |
| V1/7                   | القول: بعدم جواز الفتوى بالحكاية عن المجتهد الميت!!                     |
| V1/7                   | ذكره فائدتين لتصنيف كتب الفقه مع فناء أربابها                           |
| ب عليه العمل به. وأن   | بيان أن الأخذ بأقوال المجتهدين الذين ماتوا يتولد عنه ظنّ للعاميّ يجم    |
| V1/7                   | العمل بمثل هذه الفتاوي عن المجتهدين الماضين أمر مجمع عليه!!             |
| VY/7                   | بيان حكم الفتوى بقول المجتهد الحيّ                                      |
|                        | القسم الثاني                                                            |
| نيه مسائل ثلاث٦/٣٧     | من أقسام الكلام في المفتي والمستفتي _ في الكلام على المستفتي، وا        |
|                        | المسألة الأولى:                                                         |
| نداد، والجبّائي في غير | في الكلام على «جواز التقليد للعاميّ» في فروع الشريعة خلافاً لمعتزلة به  |
| ٧٣/٦                   | «مسائل الاجتهاد»                                                        |
| ٧٣/٦                   | أدلة الجمهور على «جواز التقليد»، وما ورد عليها                          |
| VA/7                   | أدلة منكري التقليد في «فروع الشريعة»، وهي سبعة                          |
| V4/1                   | أجوبة الفخر عن تلك الأدلة                                               |
| ۸٠/٦                   | دليل الجبَّاثي على مذهبه، وجواب الفخر عنه                               |
| ,                      | المسألة الثانية:                                                        |
| ۸٠/٦                   | في الكلام على هشرائط الاستفتاءه                                         |
| A1/3                   | هل يجوز للعاميّ أن يسأل من يظنّه غير عالم، أو غير متديّن؟               |
| ن المجتهدين قبل        | هل يجب على العمامي الاجتهاد في معرفة والأعلم والأورع، م                 |
| A1/3                   | استفتائه له، أم لا؟                                                     |
| و منهما سوره وجه دون   | إذا تساوي المحتهدان في ظنّ العامِّي، أو حصل له ظن رحجان كل ا            |

| A1/1                 | وجه فماذا عليه؟                                                              |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| . '                  | المسألة الثالثة:                                                             |
| A4/1                 | هل للعالم الذي لم يجتهد أن يقلُّد عالماً آخر، أم لا؟                         |
| AT/7                 | ذكر مذاهب ثلاثة في المسألة: المنع والجواز والتفصيل على وجوه أربعة            |
| A1/7 .               | ذكر أدلة الجمهور (القائلين بالمنع)، وما أورد عليها. وجوابه                   |
| A1/1                 | ذكر أدلة المخالف، وهي سبعة                                                   |
| AA/1                 | جواب القخر عنها                                                              |
|                      |                                                                              |
|                      | القسم الثالث                                                                 |
| رفيه مسألة . ` ٩١/٦  | من أقسام الكلام في «المفتي والمستفتي» _ الكلام «فيما فيه الاستفتاء»، و       |
| 41/1                 | المسألة: هل التقليد في وأصول الدين، جائز، أم لا؟                             |
| 41/1                 | أكثر المتكلمين على المنع، وقال كثير من الفقهاء بجوازه                        |
| 41/1                 | دليل المتكلمين وبيانه                                                        |
| 44/4                 | ايراد نقض ومعارضات على هذا الدليل<br>ايراد نقض ومعارضات على هذا الدليل       |
|                      | طريقة أخرى للمتكلمين في الاستدلال لمذهبهم تكون الاعتراضات عليها              |
| •                    | ذكر الفخر طريقاً عقلياً في الاستدلال المنع التقليد في أصوا                   |
| 94/4.                | الطريقين الآخرين، وأسلم                                                      |
| 94/7                 | التصريح بانّه بهذا قد فرغ من بحث جميع أبواب «أصول الفقه»                     |
|                      |                                                                              |
|                      | الكلام                                                                       |
| 40/7                 | فيما اختلف فيه المجتهدون من أدلة الشرع، وفيه إحدى عشرة مسألة:                |
|                      | المسألة الأولى:                                                              |
| 47/1                 | في الكلام على «أنَّ الأصل في المنافع الإذن، وفي المضارَّ المنع»              |
| سألة التي تقدم بحثها | تذكير الفخر بمسألة «لا حكم قبل الشرع» ومناقشته للمعتزلة فيها، وهي الم        |
| 47/1                 | من هذا الكتاب                                                                |
| 47/7                 | ت<br>ذكر الأدلة على الأصل الأول (الأصل في المنافع الإذن).                    |
| سِعاً﴾ [٢٩] من سورة  | المسلك الأول: التمسُّكُ بقُـولُـه تعالى: ﴿خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأرضِ جَمَّ |
| 47/4                 | البقرة]، وتوجيه الاستدلال به وما أورد عليه وجوابه                            |
|                      |                                                                              |

.

.

.

| لعبـاده) [۳۲] | المسلك الثناني: التمسُّك بقوله: ﴿قُلُ مِنْ حُرِّمٌ زَيْنَةُ اللَّهِ الَّتِي أَخْرِجُ ا |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 1-4/4         | الأعراف]                                                                               |
| 1.4/7         | المسلك الثالث: الاستدلال بقوله تعالى: ﴿ أَحَلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتِ ﴾ [المائدة - ٤]   |
| 1.4/7         | المسلك الرابع: الاستدلال بـ «القياس»                                                   |
| 1.8/7         | المسلك الخامس: الدليل العقليّ                                                          |
|               | تصريح المصنف بأنَّ تحقيق القرُّل في هذا والأصل؛ لا يتمَّ إلَّا مع القول بالاعة         |
| 1.0/7         | الكلام على «الأصل الثاني» وهو أنَّ «الأصل في المضارَّ التَّحريم»                       |
|               | تصريح الفخر بأنَّ الكلام في هذا الأصل يُستدعي بحثين: الأول: في بيان و                  |
| 1.0/7         | والثاني: في «إقامة الدليل» على تحريمه                                                  |
| 1.0/7         | تفسير المصنّف «الضرر»، وذكر ما أورد عليه وجوابه                                        |
|               | تصريح المصنف بأنَّ المعتمد في تحقيق وإقامة الدلالة على حرمة الضرره قو                  |
| 1.4/1         | والسلام: «لا ضرر ولا ضرار»                                                             |
|               | المسألة الثانية:                                                                       |
| 1-4/4         | في الكلام على «استصحاب الحال»                                                          |
| 1.4/7         | تصريح المصنف بأنَّ «الاستصحاب، حجَّة. خلافاً لجمهور الحنفية والمتكلمير                 |
| 1.4/4         | دليل القائلين بحجتيه، وبيانه والاستدلال له                                             |
| 111/7         | إيراد اعتراضات على دليل القائلين بـ «الاستصحاب؛، وأجوبتها                              |
| شرع والعرف،   | تصريح الفخر بأنَّ القـول بـ «استصحاب الحال» أمر لا بد منه في الدين واا                 |
| 17./7         | وبيانه لذلك                                                                            |
| 171/7         | فرع: في الكلام على «النافي للحكم»، وبيان أنَّه لا دليل عليه                            |
|               | المسألة الثالثة:                                                                       |
| 144/7         | في الكلام على «الاستحسان»                                                              |
| 144/1         | تصريح الفخر بأنّ المحكيّ عن الحنفيّة القول بـ «الاستحسان»                              |
|               | تلخيص جيد للمحقق في بيان المراد بالاستحسان الـذي اختلف الأصوليون                       |
| 174-4/7       | حقيقته، والإحالة على أهم المراجع التي بحثت هذه المسألة                                 |
|               | إيضاح أنَّ مخمالفي الحنفية أنكروا عليهم القبول به لظنَّهم أنَّهم يعنبون به ا           |
| 178/7         | دليل                                                                                   |
| 140/7         | ذكر حدين للاستحسان: أحدهما للكرخي، والأخر لأبي الحسين                                  |
| للاستحسان     | تقرير حداً بالحسين ونقا كلاه عن محمد بن الحسن رحمه الله في التمثيا                     |

| •              |                                                                                                                     |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 140/7          | وتركه للأخذ به تقديماً للقياس عليه                                                                                  |
| 177/7          | ،بيان الفخر أنَّ الأصحاب ـ من الشافعيَّة ـ أنكروا «الاستحسان»                                                       |
| 144/2          | بيان أنَّ الخلاف في المعنى لا في اللفظ                                                                              |
|                | ,<br>তুল বুলি শুলী হল                                                                                               |
|                | المسألة الرابعة:                                                                                                    |
|                | في الكلام على «قول الصحابيّ» الذي يقول به عن اجتهاد هل هو حجَّة أم لا؟                                              |
| 174/7          | تقرير الفخر القوال العلماء في حجيّة «قول الصحابيّ»                                                                  |
| 4              | ذكر أدلة الشافعيّة ومن إليهم من القائلين بعدم حجيّة «قدول الصح                                                      |
| 174/7          | والإجماع والقياس                                                                                                    |
| 14./1          | ذكر أدلة القائلين بحجيّة «قول الصحابيّ»، وهي أربعة                                                                  |
| 141/1 [        | جواب الفخر عن تلك الأدلة                                                                                            |
| قديم والجديد،  | فرعان: الأول في بيان اختلاف قول الشافعي ـ رحمه الله ـ في المسألة في ال                                              |
| 141/1          | وتحقيق الفخر للجديد واختياره له، وتوجيه ذلك                                                                         |
| 145/1          | الفرع الثاني: في ذكر سبعة تفاريع للقول القديم للشافعي                                                               |
| ;              | المسألة الخامسة:                                                                                                    |
| «أحكم فإنّك لا | في الكلام على «تفويض الله _ تعالى _ للنبيّ أو العالم بالحكم، بأن يقول له:                                           |
| 144/1          | تحكم إلا بالصواب»                                                                                                   |
| 144/2          | ذكر المذاهب الثلاثة التي في المسألة                                                                                 |
| 144/4          | دكر ما تعلق به المانعون<br>دكر ما تعلق به المانعون                                                                  |
| _ `            | ذكر ما تعلق به القبائيل بالـوقـوع (مـويس بن عمـران) من رسـول الله ـ صلـ                                             |
| 181/7          | وسلم _ وغيره                                                                                                        |
| 121/7          | د کر عشرة أوجه تدل على وقوعه من رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم                                                 |
| 184/7          | ذكر دليل له على وقوعه من غير رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم                                                    |
| 184/7          | ذكر الفخر لأدلة ثلاثة تدل على الجواز                                                                                |
| 101/7          | جواب الفخر عن أدلة المانعين ـ جواباً تفصيلياً                                                                       |
| 107/7          | جواب الفخر عن أدلة «مويس» على الوقوع                                                                                |
| 104/7          | جوابه عن الوجوه التي تمسّك بها القائلون بالجواز                                                                     |
|                | بوب من بوبو من به بلي منست به مصطول بدبور<br>تصريحه ـ بعد ذلك ـ بثبوت مذهب الشافعي ـ رحمه الله ـ الذي اختاره، وهو ا |
| ٠-١, ١٠-١      | ا ماريو د اين دين د پيرون سامي در ده ايند د ايندي د دروه ويو.<br>ا                                                  |
|                |                                                                                                                     |

|                      | المسألة السادسة:                                                              |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 108/7                | الكلام في «الأخذ بأقلّ ما قيل»                                                |
| . «الأخذ بأقلّ ما    | بيان مُذْهُب الإمام الشَّافعيُّ ـ رحمه الله ـ بأنَّه يجـوز إثبـات الأحكـام بـ |
| 101/7                | قيل»، والتمثيلُ لذلك                                                          |
| 108/7                | بيان أنَّ هذه القاعدة مفرّعة على أصلين: «الإجماع والبراءة الأصليّة»           |
| 100/7                | بيان كيفيّة تفرّعها على «الإجماع»                                             |
| 107/7                | بيان كيفيّة تفرعها على «البراءة الأصلية»                                      |
| الشافعي بمقتضاها     | بيان المصنف لشرط العمـل بهـذه القـاعـدة، وإيضاح أسباب عدم أخذ ا               |
| 107/7                | <br>في بعض الفروع                                                             |
| 104/1                | ذكر اعتراض على هذه القاعدة وجوابه                                             |
|                      | المسألة السابعة:                                                              |
| 109/7                | هل يجب الأخذ بأخف القولين، أم بأثقلهما؟                                       |
| 109/7                | قال قوم بوجوب الأخذ بـ «الأخف» للنصّ والمعقول                                 |
| ع «الملاذّ» الإباحة» | تصريح المصنف بان هذا المذهب يرجع حاصله إلى أنَّ الأصل في «المناف              |
| 104/7                | الذي تقدم الكلام فيه في هذا الجزء من المحصول                                  |
| ثقيل، ١٦٠/٦          | ذهب قوم إلى انّه يجب الأخذ بالأثقل، لقوله عليه الصلاة والسلام: «الحق          |
|                      | لمسألة الثامنة:                                                               |
| 171/7                | في الكلام على «الاستقراء المظنون»                                             |
| 141/4                |                                                                               |

### المد

171/7 بيان حقيقته والتمثيل له إلبات أنَّه لا يفيد اليقين - أمَّا إفادته للظنَّ فأظهر القولين فيها: أنَّه لا يفيده 171/7 إلا بدليل منفصل

### المسألة التاسعة:

171/7 في الكلام على «المصالح المرسلة» بيان المصنّف لحقيقة «المصلحة المرسلة»، والتمثيل لها وشرح تعريفها، وبيان محترزات 171/7 التعريف بيان أنَّ الإمام مالكاً ـ رحمه الله ـ ذهب إلى القول بـ «المصلحة المرسلة»، وبيان أدلته 170/7 على ذلك

## المسألة العاشرة:

| ود الحكم،،    | هل يجموز والاستمدلال بعمدم وجمود ما يدل على الحكم، على وعمدم وج                                 |  |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 174/1.        | ተ ነ ተ ነ ተ ነ ተ ነ ተ ነ ተ ነ ተ ነ ተ ነ ተ ነ ተ ነ                                                         |  |
| 174/7         | بيان أنَّ بعض الفقهاء يعوِّل على ذلك                                                            |  |
| 17451         | تحرير هذه المسألة، وبيانها، وتقرير أدلتها                                                       |  |
| 171/1         | تحرير الدليل والاستدلال لمقدمتيه، وذكره بوجه أولى من المتقدم وأشد تلخيصاً                       |  |
| 171/1         | إيراد اعتراض، وأسئلة على هذا الدليل، وجواب الفخر عنها تفصيلًا                                   |  |
|               | المسألة الحادية عشرة:                                                                           |  |
| 174/1.        | في تقرير وجوه من «الطرق الكلية» التي يمكن التمسُّك بها في المسائل الفقهية                       |  |
| 174/1 .       | الحكم إن كان عدميًّا أمكن أن تذكر فيه عبارات ثمان لإثباته                                       |  |
| اته خمس،      | وأمــا إن كان الحكم وجــوديًّا فـ والــطرق الكليَّة؛ التِّي يسلكهـــا الفقهــاء لإثبـاتــه خمس، |  |
| 144/1.        | وبيانها أ                                                                                       |  |
| 17/2/1        | خاتمات النسّاخ                                                                                  |  |
| 144/1.        | خاتمة المحقق                                                                                    |  |
| 1/4/1 :       | جريدة المراجع                                                                                   |  |
| YV1/1         | خاتمة                                                                                           |  |
| <b>YYY</b> /: | الفهرس التفصيلي لموضوعات الأجزاء الستة                                                          |  |
| £10/T);       | فهرس الآيات القرآنية                                                                            |  |
| £44 /4        | فهرس الأحاديث النبوية                                                                           |  |
| 280/7         | فهرس الأثار                                                                                     |  |
| £04/7         | فهرس الأمكنة والبقاع                                                                            |  |
| 207/7 ]       | فهرس أسماء الكتب                                                                                |  |
| £04/4.        | فهرس المدن والقرى والأماكن                                                                      |  |
| ٤٦١/٦ .       | فهرس الطوائف والفرق                                                                             |  |
| 272/7         | فهرس الأعلام المترجم لهم                                                                        |  |
|               |                                                                                                 |  |

### فهرس الأيات القرآنية

### سورة البقرة

```
آية/سورة جزء/صفحة
                          (YEY/0) c(14+ c1A4 c1A0/1)
                                                      7/41
                                                      7/44
                                           (۱/۱۸۵هـ)
                                                       Y/OA
                                             (1/077)
                                                      4/154
 (1/3.4), (1/4.4), (1/47), (1/47, 1/4, 1/4), (1/4.4)
                                           ( Y. Y . Y . .
                                            (YTE/1)
                                                      Y/1AY
                                                      4/198
                                            (TY0/1)
                                                      Y/190
                                   (1/114); (4/17)
           (۱/۲۲۹هـ، ۲۷۰هـ، ۲۸۲ ۸۸۳)، (۲/۸۶)، (۲/۷۶۱)
                                                      Y/197
        (1/747, 747), (7/34, 444), (4/47, 441, 4444)
                                                      Y/YYA
                                                      7/144
                                     (1/113), (1/37)
                  (1/47); (1/47/4_); (4/17); (0/401)
                                                      Y/YTV
                                    (174/4) (4/0/1)
                                                      7/ 7/4
                                                      Y/YA3
                      (1/03/4_) (۲/۳، ۲۲۰/۲) (۲/44)
                                                        7/3
                             4/41
                                    (144/4) (144/4)
                                              (1./4)
                                                       4/44
(Y\P7, PP, Y*1, 3*1, 0A1, VAY, *PY), (Y\101, Y01, F*Y)
                                                       4/24
                                                       1/70
                                              (£+/Y)
                                                      Y/1VY
                                    (Y+X c1A0 1TV/Y)
                              (1\YP); (4\T); (6\Y61)
                                                      Y/YYY
```

```
(جزء/صفحة)
                                                 آية /سورة
                                                   1/110
              (*/PF*); (*/AA; $3*a.); ($\$**a.)
                   (Y\PY: !V): (Y\·YY): (3\PYY)
                                                   Y/YAY
                            (4/ 141) » (1/4P » AP)
                                                    Y/Y4
                                   (198 4 198/4)
                                                    7/77
                       (4/461, 0614-); (3/674-)
                                                    Y/7A.
                                                    4/44
                                   (194 : 194/4)
                                 (190 10-190/4)
                                                    Y/V+
                              (14% (140 (144/4)
                                                    1/11
                                        (144/4)
                                                   4/1.8
(Y\VPYa_, P.Y, . 1Ya_, . 1YY, P3Y, . 0Y, 10Y)
                                                   Y/1.7
                                        (YE+/Y)
                                                   7/110
                                        (YVE/Y)
                                                   Y/140
                                        (41./4)
                                                   Y/18Y
                                                   Y/1A+ .
                                        (TT0/T)
                                        (184/4)
                                                   Y/1AE
              (Y/177), (0/0VI), (F/P0I), IFIA-)
                                                   4/1%0
                       (TVr , TPT = , 13T, YVT)
                                                   Y/1AY
                                                   Y/YY1
                            ($\/\\) (\$\\ \\) (\$\\)
                                   (YYY : Y : Y / Y)
                                                   4/448
                                                   7/747
                                        (144/4)
                                                   Y/ YYA
                                        (4/4/4)
                                                   1/144
                                      (AYE1/4)
                                                   Y/YE.
                            (T\V'7, TTT, PTTa_)
                                        (Y10/Y)
                                                  Y/YED
                                                  Y/YE4
                                       (4/104)
                                                  Y/174
              (1/4 , 4/4), (0/4, 1, (1/4/, 1/4))
                                                  Y/1AA
                                  (3/00, 3.74)
                                                  1/174
                                        (17:/0)
                                                    4/4.
                                       (1.1/3)
```

```
سورة آل عمران
                                             4/4
                            (1/٧٨٢ ٨٨٢)
                                 (1/3.7)
                                             4/19
                                             4/14
                                 (170/1)
                                 (r. 8/1)
                                             4/10
                                 (Y.0/1)
                                            4/194
                                             4/08
                                 (A11/Y)
                                            4/94
           (Y\PFT); (0\YY); (F\A31; Y01)
                                            4/44
                         (YT/T) (YTA/T)
                                            4/1.8
                                (*\V\/\Y)
                            (17. (117/1)
                                            4/144
                            (7177 , 137)
                                            4/41
                                            4/1
                                 (ma1/4)
                                            4/14
                                 (-A01/4)
                                            4/11
                                 (A01/4)
                                            4/49
                                 (mo1/4)
       (3/74) 04) 14) 44) 47) 171) 171)
                                            4/11.
                             (4/٧٢ ، ٣٧/٥)
                                            4/14
                                 (174/0)
                                            4/141
                                            4/109
                                   (T \cdot / 7)
             النساء
     (1/1/3), (7/A0, .F), (0/YP), (£11/1)
                                             1/11
                (1/077) (4/77) 07; ·34_)
                                             £/44
                                  (1 £ A / 1)
                                            1/170
                                              1/4
                          (11/4): (4/14/1)
(Y\.01), (T\PV, TA, VA, YYY), (0\07, VA)
                                             1/11
(1/114), (7/111, 171, 771), (0/787, -13)
                                             £/ YY
                - 114-
```

آية/سورة (جزء/صفحة)

3AY\Y (F\VP) PP, Y-1)

```
آية/سورة (جزء/صفحة)
                                                              $/40
                                                   (1$7/Y)
                                                              2/24
                                       (Y\VY!4. 77Y, 67Y)
                                                             1/1.1
                                            (1/0/1 (-) (1/0/1)
                                                               1/10
                                                   (Y{V}Y)
        (T/ · Ya., PA, Fol, 377, ATT), (3/ PTT), (0/ TAT, 113)
                                                              £/YE
                                                              1/49
                                                (4/14, 24)
                                                (4/14, 14)
                                                              £/10V
                                                   (Y\Y\Y)
                                                              2/174
                                                   (4/0/4)
                                                              1/171
                                                              1/40
                                              (3\ATT, PTT)
                                 (3/ 27/ 1) 277 (7/ 7) (7/ 7)
                                                              2/09
                                                              £/AA
                                                  (3/17/4)
                                                              $/110
                 (3/ FT) VO) ATI, F31, F1, 1F1, OF1, 1.17)
                                                              1/170
                                                  (٥/١٩٧هـ)
                                                               £/YY
                                                   (۲/۰۷هـ)
                                                               1/70
                                                 (11 (11/7)
                               المائدة
(1/۸۷۳، ۲۷۳، ۱۸۳۵، ۷۱۶)، (۲/۷۶۱۵)، (۳/۸۲، ۱۲۶، ۷۳)،
                                                                0/7
                                          (128/0) (444/2)
                                                               0/44 :
                                              (1/0.7, 077)
                                                                0/4
                                                     (Y1/Y)
                                (155/0) (4/1/4) (1.1/4)
                                                               0/41
                                                               0/81
                                            (Y/11) (0/AV)
                                                               0/90
                                          . (T0 · /0) · (18 · /T)
                                                                0/1
                                              (107 (27 17)
                                                                0/4
                                (1/voia, 171, 771), (0/$$)
                                                                0/0
                                                (118 (77/4)
                                       (1/777 TYY) (1/93)
                                                               0/22
                                         (YYY/E) ((AYYO/Y)
                                                               0/20
```

```
آية /سورة
                  (جزء/صفحة)
                                 0/74
                     (Y1A/Y)
                     (747/4)
                                 0/44
                     (3/0/1)
                                 0/14
                     (3/0/1)
                                 0/00
          (3/10/10): (0/701)
                                 0/14
              (0/171) 1914)
                                 0/41
                                 0/29
                 (1.4 (VA/0)
                                 0/11
                      (V+/6)
                                 0/41
                     (17./0)
                     (1.4/7)
                                  0/1
                                 0/14
                      (10/1)
الأنعام
                   (-111/1)
                                 7/04
                                 7/17
                     ("1"/1)
                     (1/117)
                                7/170
                     (1/977)
                                 7/74
                                7/41
                     (YEY/Y)
                                 7/4.
                     (YVY/Y)
                     (107/4)
                                7/121
                (7/377, 777)
                                7/160
                                7/101
                     (1A4/Y)
                                7/178
                    (4/1174)
                                7/47
             (1.4 . 20 . 2 . /0)
                                7/04
             (1.4. (0 ($1/0)
                     (1/3)
                                7/104
                                7/100
                     (1/1/1)
الأعراف
                                V/111
                     (1/0/1)
                 (110 , 20/1)
                                 Y/17
```

```
آية/سورة
                       (جزء/صفحة)
                                    V/01
                       (11/1)
                                   V/101
                          (£+/Y)
                         (YTE/Y)
                                   V/1AE
                          (455/4)
                                    V/T1
    Y/10A
                                   V/YE1
                          (YY1/Y)
                                   V/100
                          (177/1)
                                   V/107
                 (140/0) (YO$/$)
                                    V/Y7
                         (4/174).
                                    V/TT
                          (1.4/0)
                                   V/1V4
                          (11./0)
                                    V/YY
                          (1 \cdot 1/1)
                                   V/120
                          (174/1)
      الأنفال
                                     A/Y
                          (YAY/1)
                                     A/YE
       (۲/۳۲، ۱۶هـ، ۱۶هـ، ۲۶هـ، ۲۷)
                          (YY4/Y)
                                     A/Y*
                                     1/70
                 (4/4/4); (3/574)
                                     A/77
                     (TVV LT . 4/T)
                                     1/71
                          (3/777)
                          (1.7/0)
                                     1/27
                                     A/EA
                          (a / 47 / a_)
                                     1/74
                         (1/0/4)
                           (17/7)
                                     A/3A
       التوبة
(Y/YP); (Y/YI; A+I; +11; Y9I; YYY)
                                      9/0
                          (141/1)
                                     4/1.
                          (140/4)
                                     9/48
                                    9/1.4
                         (AYY7/Y)
```

```
آية/سورة (جزء/صفحة)
                                             9/1 ..
                    (144/1) ((~\T\1)
($/$07, 007, $07, 177, 177, 133, 503)
                                             9/177
                                              4/44
                                   (17./0)
                                              4/24
                           (1/016, 11, 13)
                                             1/1.4
                                 (->178/7)
                                    (F\rA)
                                             9/177
               يونس
                                   (YTE/Y)
                                            1./1.1
                              (401/4)
                                             11/10
                                   (1/4/4)
                                             1./27
                                    (14/1)
                                             1./11
                                             1./47
                          (174/7) (1.1/0)
                هود
                                (11/1)
                                             11/2.
                                    (11/1)
                                             11/74
                                (11/1)
                                             11/47
                                              14/4
                              (1/ ۱۰۲ (۲۰۰/۱)
                                             14/1.
                                  (1/131هـ)
                                  (-4181/1)
                                             14/34
                     (1/4/4) (4/3/1)
                                             14/44
                                            14/1.7
                                   (1/1-1)
                                   (YVE/Y)
                                             14/4.
                                             11/14
                                   (YVY/Y)
                                  (-AYV0/T)
                                              14/44
                                             14/10
                                   (A19/E)
                                    (0V/E)
                                            14/1.4
                                            14/111
                                   (\Upsilon \circ \Lambda / \xi)
                                             14/44
                                   (4/174)
```

```
آية/سورة (جزء/صفحة)
                         الرعد
                                            (114/1)
                                                      14/44.
                                                      14/44
                                           (AY4V/Y)
                         إيراهيم
                                                       12/2
                                        (r. . (1)
: ;
                                                      18/4.
                                              (£+/Y)
                         الحجر
                                     (YY/Y) (YOA/Y)
                                                       10/4.
                                                       10/27
                                             (£+/Y)
                                             (YYY/Y)
                                                      10/71
                                                       10/9
                                              (11/4)
                                          (4/44, 04)
                                                      10/41
                                             (41/4)
                                                       10/49
                                             (47/4)
                                                       10/20
                                          (TY , TY )
                                                       10/27
                         النحل
                                             (TA7/1) 17/01
                                             (1/117)
                                                     17/1.7
                                           (-114/1) 17/117
                                                     17/44
                                             (1/977)
                                              (£+/Y) 17/11£
                                    (To. ,TET ,VA/T)
                                                     17/88
                                                     17/44
                                              (YA/Y)
                                 (Y/VPY a. , 17, 107)
                                                     17/1.1
                                             (401/4) 11/1.4
                                             (174/4) 11/114
                                             (Y^{*}/\xi)
                                                     17/14.
                                             (0Y/E) 17/170
```

```
آية/سورة (جزء/صفحة)
                            17/77
                 (YE (YV/0)
                            17/4.
      (1/17) 377); (7/3/1)
الإسراء
                             14/10
      (1/37/4. 15/1, 97/4.)
                             17/41
                   (18·/Y)
                    (£+/Y)
                            17/72
                   (174/4)
                            14/44
                   (-24./4)
                            17/48
                            14/44
                   (-479/2)
                            17/41
                    (TTV/1)
                             17/41
           (1.4/0) (41./2)
                            17/11.
                   (±\114)
                             17/7.
                   (1VE/0)
                     (P/YP)
                              17/7
الكهف
                   (TTT/1)
                             14/44
                     (P/A0)
                            14/49
                            14/45
                   (4/17a_)
                            14/1.4
                  (±/+37a)
                    (E/VI)
                            14/11.
                              14/1
                    (1/17/1)
                             19/09
                    (YYE/0)
 4
                             4./12
                    (Y·A/1)
                    (1/0/1)
                            4./41
                             4./11
                    (1/177)
                             Y . / Yo
                    (117/1)
```

```
آية/سورة (جزء/صفحة)
                                           4./94
                           (0/113) (1//40)
                                 (١٤٨/١) ٢٠/١٣٤
                                            4./78
                                  (2/14/4_)
               الأنبياء
                                            Y1/1V
                       71/14
                                 (1/031هـ)
                                   (1/117)
                                           37/98
                         (1/174); (1/014)
                                           Y1/YA
(1/1777, 7774), (7/1911, 117, 117), (3/19144)
                                            41/94
             (1/177, 7774) 3774), (7/17)
                                           Y1/1+1
                                  (171/0)
                                           Y1/1.V
                                            71/77
                                   (1.1/1)
               الحج
                                            YY/1A
                                   (1/177)
                                   (YVV/1)
                                            YY/Y*
                                            77/77
                              (1/44, 444)
                                (111,31)
                                            44/70
                 (0/041, 177) (7/03, 20/0)
                                            YY/YA
              المؤمنون
                                              14/1
                                  (-AY+/4)
                                           74/110
                  (1-1/2): (0/4/1): (1/1-1)
                                            74/ 22
                                   (1/2)
                                            74/47
                                 (3/47/4)
                                (P$ (YV/0)
                                            44/41
                النور
                                              YE/Y
            (1/057), (4/07, 3374), (3/474)
                                             75/37
                                   (Y+ 2/1)
                                   (Y79/Y)
                                             14/37
```

```
(جزء/صفحة)
                                     آية/سورة
                                       78/44
                   (1/47, 14, 141)
                                       75/74
(Y\.0, 10, 00), (\\177, \AY, PYY)
                                        45/8
              (4/03); (3/442 644)
                            (1417)
                                       41/01
                            (\Upsilon\Upsilon V/\xi)
                                        45/4
                                       48/14
                          (3/7774_)
                                       41/11
                             (YV/0)
      الفرقان
                                       40/71
                            (Y £ 4 / Y)
                                       40/79
                            (Y £ 4 / Y)
                                        40/77
                            (3/PF4_{-})
      الشعراء
                                        17/10
                             (YVY/Y)
                                        41/40
                              (Y1/Y)
                                        41/84
                              (£1/Y)
                           (X/137a)
                                       377/57
                           (Y/137a_)
                                       41/110
                                        47/Y.
                              (99/1)
       النمل
                                        44/10
                             (104/1)
                              (VO/T) . YV/YT
                           (7/Y07A)
                                        YV/A4
                                        44/24
                              (F\FA)
                                        YA/YY
                            (Y/077a_)
      العنكبوت
                                        14/12
                               (T9/T)
                                         14/11
                             (174/4)
```

```
آية/سورة (جزء/صفحة)
الروم
                   (1/7/1) 4./11
                   (1.1/1)
                            41/11
الأحزاب
                   (1/177)
                            74/01
                    (£A/Y)
                            44/41
                            44/04
                  . (4V/Y)
                            44/11
          (Y\1YY; $$Y; A$Y)
                            44/40
                 (4/134a_)
         (*\YYY) (°\YP\4)
                            24/47
 (3/07/4) 171 171 1714)
                            77/77
                            41/14
                  (-14V/1)
                   (YA4/Y)
                            48/44
                   (3/077)
                            TE/A
                            41/41.
                   (1/ • 77)
                   (Y\2YY)
                            41/V
                    (£1/Y)
                            41/44
الصافات
                   (TA7/1) YV/10
                   (T17/T) TV/1+T
              (٣١٧ ٢١٢/٣) ٣٧/١٠٥
                  (TIT/T) TV/1.7
                   (T1T/T) TV/1.V
                   (YVY/Y)
                           44/41
                   (YVY/Y)
                            44/44
```

آية/سورة (جزء/صفحة) (YY+/Y)**44/44** 44/44 (YOA/Y) (177/7) 44/45 **77/47** (11:/7) (4.17) 44/47 (174/1) 44/14 1/13 (Y £ Y / Y) £1/Y (Y \$ T } T) 21/2. (£+/Y) £1/£Y (411/4) \$1/48 (3/77/4) 21/44 (4.11) الشورى £4/11 (1/447)(1/۰۲۲، ۵۲۳) 24/2. 24/14 (474/4) الزخرف 24/4 (-24.1/1) (r/۸v) 24/44 الدخان (£+/Y) 22/29 (144/0) 28/49 (1-2/7) 11/44 الجالية (Y\141a\_) 20/42 20/14 (174/0)

```
آنة/سورة (جزء/صفحة)
          الأحقاف
                               (11/1)
                                         17/10
                        (41/7 477 / 119)
                                         £V/19
          الفتح
          (144/1) (L/44) (1/4/1)
                                         EA/1A
                                         EA/Y9
                          · (3/1374)
         الحجرات
                      (1/717) (7/777)
                                          19/9
(3/017, 057, 497, 3.3, 4.3, 473, 133)
                                          14/7
                                          11/13
                             (1.4/0)
                              (44./0)
                                         £4/1Y
           ق
                               (Y74/Y)
                                         0./1.
         الذاريات
                              (4.1/1)
                                        01/40
                              (r. 8/1)
                                        01/47
                  (a/PY1, $V1, VP1a)
                                        01/07
          الطور
                                        04/17
                               (£+/Y)
                              (1/7/1)
                                        04/44
                 (18.11./1) (102/4)
                                         04/4
                              (TOE/T)
                                         04/2
(3/.74, 4.5, 613, .13); (0/.64, 314)
                                        54/ XX
                              (Y4Y/0)
                                        04/44
          القمر
                           (11 (11/4)
                                        01/01
                            (->Y94/E)
                                         08/1
            - EYA -
```

```
آية /سورة
                     (جزء/صفحة)
                                    0 £ / Y
                      (3/47/E)
  الواقعة
                                   07/44
                          (Yo/Y)
                                   07/40
                          (TY/T)
                    (7/77, 774)
                                   07/17
  الحديد
                       (٤/۸٧١هـ)
                                   04/1.
                                   ev/YY
                       (-24.4/ 1)
  المجادلة
                                    OA/YY
                         (414/1)
                                   01/11
                         (YY4/Y)
                                    01/1
                         (1£Y/Y)
                                   01/14
                         (Y+A/Y)
                  (۲۰۹ مد، ۲۰۹)
                                    01/14
    الحشر
                                      09/4
(4/174, 134, (4/444, 134, 434)
                          (YYY/Y)
                                    04/4.
                                      04/1
                          (111/0)
        (F/V) 3A, PYI, FFI, TAI)
                                      04/4
   الممتحنة
                                     7./1.
                          (T17/T)
                                      74/9
                          (101/0)
   المنافقو ن
                                      74/1
                            (Y^{7}/Y)
                                       74/7
                         (۲/۲۲۱هـ)
                                       74/1
                         (×144/4)
     التغابن
                                       72/9
                           (414/1)
```

- FY3 -

```
آبة/سورة (جزء/صفحة)
الطلاق
(1/19/7) (179/7) (1/19/1)
                               70/1
              (ALAK : ALAK ).
                              10/2
                    (TT9/E).
                               70/4
                    (4.0/1)
                               11/A
                    (YYYY)
                               77/8
            (1/10), (1/0/4)
                               77/7
                    (TET/E)
                              77/1.
                     (4./0)
                              11/1
                     (97/0)
                              77/4
 ن
                    (11/1)
                              7A/YA
الحاقة
                    (£ · / Y)
                              34/45
                    (PA7/1)
                              79/14
                   (0/174_)
                               VY/4
                   (<del>--</del>44/1)
                    (Y$Y/Y)
                            V £ / £ .
                    (YET/Y) VE/E1
                    (YY9/Y) VE/EY
    (14, 441 . 44. (444/4)
                            VE/14
                   V£/££
                   (Y$+/Y)
                             VE/ 27
```

```
القيامة
                                V0/41
                      (Y$Y/Y)
                                V0/41
                      (Y £ 4 / Y)
           (4/ 141 ، 141 ، 141)
                                V0/1V
                 (141 (144/4)
                                40/11
                                V0/19
                      (1/4/4)
الإنسان
                                 41/18
                     (×174/4)
                                  V1/1
                     (ATA1/1)
المرسلات
                        (£V/Y)
                                 44/ 24
                                 VY/EA
                        (17/7)
                                 VV/Y#
                        (11/4)
 التكوير
                       (1/YAY)
                                  A1/1V
                                  17/24
                       (1/44)
  البلد
                                  4./17
                       (1/4/4)
 الشمس
              (1/077) (4/0/1)
                                   11/0
                                   11/1
                       (TT0/T)
                                   41/4
                       (TTO/Y)
  الليل
                                    44/4
                        (4../4)
                                    44/1
                      (-AT11/2)
                                    94/4
                         (44/8)
```

القدر (1·Y/o) (1/3.40 117) الزلزلة (44./1) 99/4 (Y\A/Y) 1.4/4 الكوثر (TE1/E) 1.4/4 الكافرون (4/1/4) 1.4/2 (۲۰۰/۳) 1.9/٣ (111/0) 119/0 الإخلاص 111/1 (\$/474) الفلق (\$\AY&\_) 114/1 الناس

(±\A/2)

118/1

:

### فهرس الأحاديث النبوية مرتبة على الحروف

| t | المحا | ١ |
|---|-------|---|
| , | -     | r |

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | •                              |
|---------------------------------------|--------------------------------|
| (101/1)                               | الأن نغزوهم ولا يغزونا         |
| (1/404), (3/174, 174)                 | الأئمة من قريشي                |
| ۴۲۳۰ ۳۸۳)، (۲\۱0)                     |                                |
| (1/174)                               | ابدؤوا بما بدأ الله به         |
| (AY/°)                                | أبو عبيدة أمين هذه الأمة       |
| (۱۹۱/٤هـ)                             | أتي برجل قد شرب الخمر          |
| (۲/۲۷۳، ۵۷۲)                          | الأثنان فما فوقهما جماعة       |
| (1./1)                                | اجتهد رسولِ الله في أخذ الفداء |
| (Y¶/¶)                                | اجتهدوا فكلِّ ميسر لما خلق له  |
| (AY4 £/ £)                            | أخذ النبي كفأ من حصى           |
| (187/7)                               | أخر رسول الله العشاء           |
| (\${\ '40\ '40\ '0)                   | ادرؤوا الحدود بالشبهات         |
| (7./1)                                | إذا اجتهد الحاكم               |
| (4/114)                               | إذا اختلف المتبايعان           |
| (\$7\$/\$)                            | إذا استيقظ أحدكم من نومه       |
| (\$74/\$)                             | أذا أصبتم المعنى فلا بأس       |
| (4/11, 144)                           | إذا التقى الختانان             |
| (144/1)                               | إذا بلغ الماء قلتين            |
| (7/11), (3/277, 273)                  | إذا رُوي عني حديث فاعرضوه      |
| (0/773)                               | إذا صلى الإمام قاعداً          |
| (T£/Y)                                | إذا لم تستح فاصنع ما شئت       |
| (۲/۰۷)، (۲/۷۲)                        | إذا ولغ الكلب في إناء          |
| (YY4/£)                               | أذن رسول الله ﷺ برد الحكم      |
| (٥/٩٤، ٢٥٢)، (٦/٤٨١هـ)                | أرأيت لو تمضمضت بماء           |
| (0Y/0)                                | أرأيت لو كان على أبيك دين؟     |
| (١/١٥/١هـ)                            | أربع لا تجزىء في الأضاحي       |
| (_AYTY/1)                             | أربعة وإلا حد في ظهرك          |
| •                                     |                                |

| (£41/0)                        | أرقها                                |
|--------------------------------|--------------------------------------|
| (٣٩٦/١)                        | الْأَزْد أسد الله في الأرض           |
| (444.5)                        | إاسمع وأطع ولوكان عبداً حبشياً       |
| (184/7)                        | أشفع عمى ولا هجرة بعد الفتح          |
| (14, 100/1) (1,00) (1,00)      | أصحابي كالنجوم                       |
| (-AYE1/Y)                      | أصدق كلمة قالها شاعر                 |
| (±/374° c748/£)                | أطعم رسول الله                       |
| (٨/٦)                          | أفضل العبادات أحمزها                 |
| (144/1)                        | افلا اكون عبداً شكوراً               |
| (\$\0\1), (\(\rac{1}{\cdots}\) | اقتدوا باللذين من بعدي               |
| (1117)                         | اقتلوا مقيس بن حبابة                 |
| (44/0)                         | اقض بالكتاب والسنة                   |
| (\$\(13\) (\$)                 | اكتب ً إليّ أكتب إليك                |
| (144/4)                        | ً ألا أخبرته أنني أقبل وأنا صائم     |
| (£·V/a)                        | ألا أخبركم بخير الشهداء              |
| (Y\+34a_)                      | إلحق بسلفنا الصالح                   |
| (188/7)                        | أمِا إني لو كنت سمعت شعرها ما قتلته  |
| (*\o/£) \(\*\Y\)               | أمرت أن أقاتل الناس                  |
| (۲۳٤/۲)                        | أمرهم عام الحديبية بالتحلل بالحلق    |
| (YAV/Y)                        | أمسك أربعاً وفارق سائرهن             |
| ( <b>Y</b> YY/£)               | امكثي في بيتك                        |
| (_AYEY/E)                      | إنَّ ابني هذا سيد                    |
| (**/٦)                         | إن أصبتما فلكما عشر حسنات            |
| (-190/4)                       | إنَّ بني إسرائيل لو أخذوا أدنى بقرة  |
| (-AT· E/E)                     | إنَّ التجار هم الفجار                |
| (147/3)                        | ً إن عشت ـ إن شاء الله ـ لأنهين أمتي |
| (144/1)                        | إنَّ في ِالمعاريض لمندوحة            |
| · (٣٢٨/٤)                      | إن قتيلًا وجد في أوديتكم             |
| (187/7)                        | إنّ الله حرم مكة                     |
| (144/1)                        | إن الله ضرب بالحق على لسان عمر       |
|                                |                                      |

|                                    | for a second section for                      |
|------------------------------------|-----------------------------------------------|
| (07/1)                             | إنَّ الله لا يقبض العلم انتزاعاً              |
| (177/£)                            | إنّ المدينة لتنفي خبثها                       |
| ( <b>TTT</b> /£)                   | إنَّ المرأة والكلب والحمار                    |
| ( <b>££</b> A/ <b>£</b> )          | إنِّ من السنة الفسل يوم الجمعة                |
| ( <b>TY</b> £/£)                   | إنّ الميت على من غسله الغسل                   |
| (411/1)                            | إنَّ الميَّت ليعذب ببكاء أهله                 |
| (AI·V/Y)                           | إنَّ النبي خرج إلى مكة عام الفتح              |
| (748/7)                            | أنَّ النبي صلى فخلع نعليه                     |
| (۲۹۷/۱)                            | أن يكون الله ورسوله أحب إليه                  |
| (۲٦٨/٢)                            | أنَّ اليهود جاءوا إلى رسول الله               |
| (1/·A); (1/V·3; 7F3);              | أنا أقضي بالظاهر                              |
| (0/444.7.3) (1/111)                |                                               |
| (414/8)                            | الأنبياء يدفنون حيث يموتون                    |
| (٤/١٧٣ هـ)                         | أنت على مكانك                                 |
| (۱۹۲/هـ، ۹۳)                       | أنت علي حرام                                  |
| (٤/٧٩٧هـ)                          | أنت مني بمنزلة هارون من م <i>وسى</i>          |
| (-> ٢٩/٤)                          | أنزلت عليّ سورتان                             |
| (3/47/2)                           | انشق القمر على عهد رسول الله                  |
| (۱۷/٦)                             | إنكم تختصمون لدي                              |
| (۲/۲۲۲)، (٤/٤٨هـ)                  | إنما الأعمال بالنيات                          |
| (->444/{\$)                        | إنما الطلاق لمن أخذ بالساق                    |
| (TAA/O) ((TA1/T)                   | إنما الماء من الماء                           |
| (181/0)                            | إنه دم عرق                                    |
| (->747/4)                          | أنه عليه الصلاة والسلام اتخذ له خاتماً من ذهب |
| (٤/٧٧هـ)                           | إنه قرأهما في الصلاة                          |
| (\$\\\\*)                          | أنه كان يصبح جنباً                            |
| ( <b>*</b> · <b>\</b> / <b>*</b> ) | أنه لم يتصدق غير عليّ                         |
| (411/8)                            | إنه ليبكي عليه                                |
| (۱۲۲۱هـ)                           | إنها ستكون فتنة                               |
| (100 (181/0) ((148/4)              | إنها من الطوافين عليكم                        |
| •                                  | 170                                           |

(3/07/a) · VI) إنى تارك فيكم الثقلين (-A41/Y) إنى لا أصافح النساء (A/1/4) إني لم أومر أن أنقب (-ATV+/1) أهلوا يا آل محمد بعمرة في الحج (rov/1) أوتيت جوامع الكلم (1 £7/Y) أبما امرأة نكحت نفسها (271/0) ((179/4) أيما إهاب دبغ (101/0) ((171/4) أينقص إذا جفّ؟ (187/3) أيها الناس كتب عليكم الحج (1/۷۲۲، ۱۷۲) بئس الخطيب أنت (Y/P/Y) بعثت إلى الأسود والأحمر بعثت إلى الناس كافة  $(Y\Lambda4/Y)$ (104 (11/1) (140/0) بعثت بالحنيفية  $(1YY/\xi)$ بلي إن شاء الله (TTT/T)بلغوا إخواننا أنا قد لقينا ربنا (TA/0) بم تقضيان (4/V77a\_); (3/0V7a\_) بينما الناس بقباء (t+1/E) التاجر فاجر (7/P3Y); (0/V13a\_) تزوج النبي ميمونة وهو حرام (0Y/E) تعلموا الفرائض (1.2/0) تعمل هذه الأمة 🕒 (3/77/4\_) تفتح اليمن فيأتي قوم (1.1/0) تفترق أمتى على بضع وسبعين فرقة

تمرة طيبة وماء طهور

توقف رسول الله عن قبول خبر ذي اليدين

(10./0)

(\$\A\T\ \TVA/E)

ث

| (AY/£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ثلاث لا يغل عليهن                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| (£•V/a)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ثم يفشوا الكذب حتى يشهد الرجل                 |
| (*14/*)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الثيب أحق بنفسها من وليها                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ₹                                             |
| (Y£V/£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | جاء جبريل بصورة دحية الكلبي                   |
| (440/4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الجار أحق بصقبه                               |
| (AV/Y)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | جعل للجدة السدس                               |
| (AETV/E)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جعلت لي الأرض مسجداً                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ζ                                             |
| (441/1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الحجر الأسود من الجنة                         |
| (TEY . TE1/T)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | حشى الله قبورهم نارأ                          |
| (17./7)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الحق ثقيل قوي                                 |
| (۱۰۲/۲) (٤٤٧/٤) (۲/۲/۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | حكمي على الواحد حكمي على الجماعة              |
| ((**()*)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(*****)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(***)*(****)*(***)*(****)*(****)*(***)*(***)*(***)*(***) |                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | خ                                             |
| (1/3/1هـ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الحتان سنة للرجال                             |
| (۲۵۰ ، ۲٤٣/٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | خذوا عني مناسككم                              |
| (0/1713)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | خرج فصلى بالناس قاعداً                        |
| ( <b>*</b> 4*/*)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خص عبد الرحمن بن عوف بحل لبس الحرير           |
| (*\/*)<br>(*\/*)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خطب بنا رسول الله ﷺ وذكر موسى                 |
| (۲۲٦/۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | خلع خاتمه فخلعوا                              |
| ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | خلعوا نعالهم في الصلاة لما خلع                |
| (YYE/Y)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | خمس يُقتلن في الحل والحرم                     |
| (*\\/e)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | حمس يفتلن في الحل والحرم<br>خير الأمور أوسطها |
| (٦٩/٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تحير ألا مور أوسطها                           |
| (۲۰۸/٤)، (۲۰۸/٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خير الناس قرني                                |

| •                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (14./4)                 | دباغها طهورها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (٤٣٩/٥) ((٩٢/٢)         | دع ما يريبك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (174/4) (4.1/1)         | دعي الصلاة أيام أقرائك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (-44/٣)                 | الدية على العاقلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| •                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                         | J                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (£74/£)                 | رحم الله امرءاً سمع مقالتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (1/1/1)                 | رضيت لأمتى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (1/777) (7/777) (7/777) | رفع عن أمتي الخطأ والنسيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (۲٦٠/٢)                 | رفع القلم عن ثلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ,                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                         | j                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (188/0)                 | زنی ماعزٌ فرجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (134,1)                 | ري د تر تر. ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                         | on a second seco |
| (٣٣٣/٤)                 | سبق الكتاب الخفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (_AYV/0)                | السعيد من وعظ بغيره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ( <b>**</b> \7\£)       | سمعت رسول الله ينهى عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (*/•/*) (*/**) (3/17*)  | سنوا بهم سنة أهل الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (188/0)                 | سها رسول الله فسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (٣··/£)                 | سیکذب علیّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (٣١٨/٤)                 | الشمس والقمر ثوران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (1٧0/٣)                 | الشهر هكذا وهكذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (4.4/5)                 | الشوم في ثلاثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (414/4)                 | الشيخة والشيخة إذا زنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (148 (147/2)            | الشيطان مع الواحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (TT•/E)                 | شيطان وشيطانان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

ص

| الصائم المتطوع أمير نفسه                  | (*11/*)                   |
|-------------------------------------------|---------------------------|
| صدقة تصدق الله بها عليكم                  | (1Y•/Y)                   |
| صلى رسول الله بعد الشفق                   | ( <b>*</b> 44/ <b>*</b> ) |
| صلى رسول إلله في الكعبة                   | (£··/Y)                   |
| صلوا كما رأيتموني أصلي                    | (7/1/1 . 1/1 . 131        |
| ض                                         |                           |
| ضرب رسول الله ﷺ في الخِمر بالجريد والنعال | (3/1914_)                 |
| ط                                         |                           |
| طلب العلم فريضة                           | (٧٨/٦)                    |
| ظ                                         |                           |
| ظن المؤمن لا يخطىء                        | (1/4/1)                   |
| ٤                                         |                           |
| عفوت لكم عن الخيل والرقيق                 | (1{*/7)                   |
| علماء أمتى كأنبياء بنى إسرائيل            | (VY/a)                    |
| العلماء ورثة الأنبياء                     | (4/1)                     |
| عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين         | (۱۳۱/٦) ، (۱۷٥/٤)         |
| عليكم بالسواد الأعظم                      | (۱۸۲ مــ ۱۸۲)             |
| عليكم بالنمط الاوسط                       | (Y·/£)                    |
| ٠<br><b>ن</b>                             |                           |
| فإذا اختلف الجنسان فبيعوا                 | (104/0)                   |
| فأغمدوا السيوف                            | (3/۲۲۲هـ)                 |
| فإن شربها الرابعة فاقتلوه                 | (444/4)                   |
|                                           |                           |

| (\$\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | فنكاحها باطل<br>في سائمة الغنم زكاة<br>في كل أربعين بنت لبون<br>في النفس المؤمنة ماثة من الإبل |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (£Y£/£)                                 | فيما سقت السماء العشر                                                                          |
|                                         | ق                                                                                              |
| (Y¶/٣)                                  | القاتل لا يرث                                                                                  |
| (3/774)                                 | قال له: قل أعوذ برب الفلق                                                                      |
| (17/1)                                  | قبل شهادة الأعرابي على رؤية الهلال                                                             |
| (AT+/E)                                 | قد صلی بهما                                                                                    |
| (144/4)                                 | قرن فطاف طوافين                                                                                |
| (Y\\$/Y)                                | قضى رسول الله بالشاهد واليمين                                                                  |
| ( <b>*</b> Y・/\$)                       | قضى في الجنين بغزة                                                                             |
| (٢٩٥/١، ٢٩٥)                            | قضيت بالشفعة للجار                                                                             |
| (=AY7/£)                                | قيل لي: فقلت                                                                                   |
|                                         | <u>.</u><br>ع                                                                                  |
| (۲٩/٤)                                  | کان إذا اشتک <i>ی</i>                                                                          |
| (-24.4/\$)                              | كان أهل الجاهلية                                                                               |
| (=×Y4/£)                                | كان رسول الله يتعوذ من أعين الجان                                                              |
| ( <b>*1</b> \/ <b>1</b> )               | كان الرسول يجمع بين الصلاتين في السفر                                                          |
| (-> (77/\$)                             | كان رسول الله يعوذ بهما الحسن والحسين                                                          |
| (1/0/1)                                 | كان رسول الله يكتب إلى عماله                                                                   |
| (TYE/T)                                 | كان فيما أنزل الله عشر رضعات                                                                   |
| (TT+/E)                                 | كان النبي يبعث البريد وحده                                                                     |
| ( <b>411/</b> E)                        | كان النبي يصبح جنباً ثم يصوم                                                                   |
| (YV1/E)                                 | كتب إليه أن يورث                                                                               |
| (m4/x)                                  | كُلْ مما يليك                                                                                  |
| (TV\$/\$)                               | كنا نخابر أربعين سنة                                                                           |

!

:

;

.

| ( <b>*</b> Y£/ <b>*</b> )      | كنا نقرأ في القرآن لا ترغبوا عن آبائكم |
|--------------------------------|----------------------------------------|
| ( <b>TV</b> £/£)               | كنت أسقي أبا عبيدة                     |
| (184/7)) (8/41هـ، ۲۳٤)، (۲/۸۱) | كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور          |
| (٥/١٩٧هـ)، (٦/٨٤١هـ)           | كنث قد نهيتكم عن لحوم الأضاحي          |
|                                |                                        |
|                                | J                                      |
| (T17/£)                        | لا آكله ولا أحله                       |
| (11/7)                         | لا إنما أنا شفيع                       |
| (۴/۸۸هـ، ۱۱۱۹هـ، ۱۲۷هـ)        | لا تبيعوا الذهب بالذهب                 |
| (110 (150 (14) (14) (15) (15)  | لا تجتمع أمني على خطأ                  |
| (***                           |                                        |
| (_A114/4)                      | لا تحرم الرضعة ولا الرضعتان            |
| (10:01/1)                      | لا ترجعوا بعدي كفاراً                  |
| (4/ ٤٨٢/٤)                     | لا تزال طائفة من أمتي على الحق         |
| (٣·٨/٤)                        | لا تسبوا أصحابي                        |
| (117/0)                        | لا تقرُّبوه طيباً                      |
| (٣٩٠/٥)                        | لا تقضينً في شيء واحد                  |
| (٦٥، ٥١/٤)                     | لا تقوم الساعة إلا على شرار أمتي       |
| (_AY•V/£)                      | لا تقوم الساعة حتى لا يقال             |
| (=AT{V/{\xi}}                  | لا تقوم الساعة حتى يخرج                |
| (_AYYA/£)                      | لا تكتبوا عني                          |
| (£٣1/0)                        | لا تنتفعوا من الميتة                   |
| (_AYY0/\(\xi\)                 | لا تنجسوا موتاكم                       |
| (۲/ ۹۸ مد، ۱۳۵۰ ۱۳۳۸)          | لا تنكح المرأة على عمتها               |
| (To/T)                         | لا تنكح المرأة المرأة                  |
| (Yo/Y)                         | لا تنكح اليتيمة حتى تستأمر             |
| (117/1) (3/٧٥٤)                | لا ربا إلا في النسيئة                  |
| (£•/٣)                         | لا صلاة إلا بطهور                      |
| (۱/۸۲) ۱۱۵هـ)، (۲/۲۲)          | لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب              |
| (19/2) (177/4)                 | لا صيام لمن لم يبيت الصيام             |
|                                | - 133 -                                |

| (141 | (109 (110/7) (140/9)            |         | لا ضرر ولا ضرار في الإسلام                          |
|------|---------------------------------|---------|-----------------------------------------------------|
| 1    | (177/4)                         |         | لا عمل لمن لا نية له                                |
| •    | (117/4)                         |         |                                                     |
|      | (۱٦٧ ، ٣٩/٣)                    |         | لا قطع إلا في ثمن المجنَّ<br>لا نكام الاسا          |
|      | (****/£)                        |         | لا نكاح إلا بولي<br>الا مامة تروا الفتر             |
|      | (۳/۹۹هـ، ۳۳۰ ۸۶۳)               |         | لا هجرة بعد الفتح                                   |
|      | (*17/1)                         |         | لا وصية لوارث                                       |
|      | (171/0)                         |         | لا يأتي على الناس مائة سنة                          |
|      |                                 |         | لا يبولن أحدكم في الماء الراكد                      |
|      | (Y9/Y)                          |         | لا يتوارث أهل ملتين                                 |
|      | (\$/1174)<br>(٢/٨٧٧هـ)، (٣/٢٧١) |         | لا يدخل الجنة قتات<br>لا يقتل مؤمن بكافر            |
|      | (100/0) (47/4)                  |         | د ينس موس بحور<br>لا يقضي القاضي وهو غضبان          |
| ·    | (+5) ±(*1) (+1)                 |         | <ul> <li>لا يمشين أحدكم في نعل واحدة</li> </ul>     |
|      | (177/٣)                         |         | لعن الله اليهود حرمت عليهم الشحوم                   |
|      | (14/3)                          |         | لقد حكمت بحكم الله تعالى                            |
| •    | (101/0)                         |         | للراجل سهم وللفارس سهمان                            |
| ٠.   | (Y££/Y)                         |         | مراجل منهم ومعارض سهمان<br>لم خلعتم نعالكم؟         |
|      | (14./1)                         |         | م حسب معاصم.<br>لم يستن فيه شيئا                    |
|      | (44/٦)                          |         | لم غُنْمه وعليه غُرَّمهُ                            |
|      | (۱۳٤/٦)                         |         | اللهم أدر الحق مع على حيث دار                       |
|      | cones las                       |         | اللهم إنى لا أحسن الشعر                             |
|      | same la                         |         | لو اجتمعتما على شيء ما خالفتكما                     |
|      | (-×10/٦)                        |         | الو استقبلت من أمري<br>الو استقبلت من أمري          |
|      | (P+A +1VA/1)                    |         | و السبيت من سري<br>لو أنفق غيرهم ملء الأرض ذهباً    |
|      | (۲۱۷/۲)                         |         | لو کان موسی حیاً<br>ا                               |
| :    | (YY7/£)                         |         | لو کنت متخذاً خلیلاً                                |
|      | (* ۲۳/٤)                        |         | لوکنت مستخلفاً<br>لوکنت مستخلفاً                    |
|      | (17/7)                          |         | تو سب سبب سب<br>لو نزل عذاب من الله                 |
|      | (144/1)                         |         | لو وزن ایمان أبي بكر                                |
|      | (->144/0) ((14/4)               |         | نوورن إيسان بهي بحر<br>لولا أن أشق على أمني لأمرتهم |
| ,    |                                 | //=     |                                                     |
|      |                                 | _ £ £ Y |                                                     |

| (121/1)                         | لولا أن أشق على أمتي لجعلت       |
|---------------------------------|----------------------------------|
| (11/1)                          | لولا أنا نعصي الله لما عصانا     |
| (۱۹۷/هـ)                        | لئلا يفرض عليهم                  |
|                                 |                                  |
| •                               |                                  |
| (177/4)                         | الماء طهور لاينجسه شيء           |
| (£44/0)                         | ما اجتمع الحلال والحرام          |
| (_AY7/\P)                       | ما تجدون في التوراة من شأن الرجم |
| (1/PV) (1/YY) (3/+A)            | ما رآه المسلمون حسناً            |
| (0////) /27: 777: //7): (7////) | •                                |
| (***/*)                         | ما رأیت رسول الله وجد علمی أحد   |
| (teV/t)                         | ما زال رسول الله ﷺ يلبي          |
| (-/۲۲7/1)                       | ما لم تصطبحوا أو تغتبقواً        |
| (٦٣/٢)                          | ما منعك أن تستجيب                |
| (YYA/1)                         | ما هذه الكتب؟                    |
| (*)**/*)                        | مروهم بالصلاة وهم أبناء سبع      |
| (A170/Y)                        | مسح النبي ﷺ على عمامته           |
| (۲/۲۸هـ)                        | المسلمون عدول                    |
| (0/1)                           | من اجتهد وأخطأ فله أجر واحد      |
| (۲۱/۱هـ)                        | من أحب أن يقرأ القرآن            |
| (144/1)                         | من أدخل في ديننا                 |
| (114/1)                         | من أدرك ركعة من الصلاة           |
| ( <del>_</del> ATT1/T)          | من استثنی فله ثنیاه              |
| (0 Y / 1)                       | من أشراط الساعة                  |
| (4/177 ، (404) ، (4/47)         | من أصبح جنباً فلا صوم له         |
| (Y£4/T)                         | من أصبح جنباً لم يفسد صومه       |
| (117/7)                         | من تعلق بأستار الكعبة            |
| (_241./1)                       | من خرج من الجماعة                |
| (AY/£)                          | من سره أن يسكن بحبوحة الجنة      |
| (01/1)                          | من سعى في دم مسلم                |
|                                 | - 884-                           |

| •        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                                         |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| •        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | £                                         |
| •        | ( <b>££</b> \/ <b>£</b> )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | من سن سنة حسنة                            |
| :        | (244/0)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من صام يوم الشك                           |
|          | (TY0/£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من قام من منامه                           |
|          | (1/4/4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من قون الحج إلى العمرة                    |
| :        | (3/3 Ma_s' + 17a_)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | من كذب علي متعمداً                        |
| •        | (£11/0) L(Y1/Y)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | من نام عن صلاة                            |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ن                                         |
|          | (7/5%, 777); (3/857)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | نحن معاشر الأنبياء لا نورث                |
|          | (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | نضر الله امرءاً سمع مقالتي                |
| ·<br>  · |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | النظرة الأولى لك                          |
| · .      | /1×/a\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | نعم الإدام الخل                           |
|          | ( <del>-271</del> 7/1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | نعم الحي الأسد                            |
|          | (404/4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | نهي رسول الله ﷺ عن استقبال القبلة         |
|          | (٣٩٣/٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | نهى رسول الله ﷺ عن بيع الغرر              |
|          | ( <b>**1/</b> *)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | نهى عن بيع الملاقيح والمضامين             |
| •        | (TY0/Y)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | نهي عن السفر إلا في جماعة                 |
|          | (448/4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | نهي النبي عن أكل كل ذي ناب من السباع      |
| : :      | (Y£+/Y)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | نهيت عن قتل المصلين                       |
| 1        | (TV £ / £)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | نهيه عليه الصلاة والسلام عن المخابرة      |
|          | (£11/0)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | نهيه عن الصلاة في الأوقات الخمسة المكروهة |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | !<br>                                     |
|          | (177/4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ا<br>هذا حرام علی ذکور أمتی               |
|          | (484/4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | هذا وضوثى                                 |
|          | (٣١٣/٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | هل وجدتم ما وعد ربكم حقاً                 |
| ;        | (157/7)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | هلًا تركتموه                              |
|          | the same of the sa | هو الطهور ماؤه الحل ميتته                 |
|          | (177/\$)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | هؤلاء أهل بيت <i>ي.</i>                   |
| ٠.       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | \$-0 J                                    |

| (4/377هـ)          | واصل رسول الله ﷺ فواصل الناس               |
|--------------------|--------------------------------------------|
| (±\4Y4_{\xi})      | وقد أمر أن يستقبل الكعبة                   |
| (3/77/2)           | والذي نفسي بيده لا يخرج أحد منهم رغبة عنها |
| (1{131)            | والذي نفسي بيده لو قلتها لوجبت             |
| (144/4)            | والله لأزيدن على السبعين                   |
| (YOA/1)            | والله لأغزون قريشأ                         |
| (148/1)            | والله ما سلكت فجأً                         |
| (۲۱۱۲)             | ولکل امریء ما نوی                          |
| 4                  | ş                                          |
| (1· £/Y)           | يا أيها الناس قد فرض الله عليكم الحج       |
| (3/14م) 21م، ١٠٠٠) | يا عقبة بن عامر ألا أعلمك                  |
| (->177/٤)          | يا عمار: إن عادوا فعد                      |
| (ATTE/Y)           | يا غلام ما أجهلك بلغة قومك                 |
| (٣١٢/١)            | يا مقلب القلوب                             |
| (۱۹۷/۰)            | يا معشر الشباب                             |
| ( <b>41/4</b> )    | يجزىء عنك                                  |
| (£/444 <u>(</u> £) | يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب            |
| (A·/\$)            | يد الله على الجماعة                        |
| (3/11/4)           | يكون في آخر الزمان دجالون                  |
| (3/3774)           | يؤم القوم أقرؤهم                           |
| شارِ               | فَهُرَّسُ الْأَنْ                          |
| (٢/٢٨)             | أبايعك على كتاب الله                       |
| (_AV\$/0)          | أبكتاب الله قلت أم برأيك                   |
| (-174/ ٤)          | اتقوا على دينكم                            |
| (31/0) ((18/4)     | اجتمع رأيي ورأي عمر في أم الولد            |
|                    |                                            |

| (11/0)                          | اجتهد رايي                   |
|---------------------------------|------------------------------|
| (1.4/4)                         | أحجتنا لعامنا هذا            |
| (£A/¢)                          | أحكم بكتاب الله              |
| (££+ ، (*/\*/*) . ((*/\*/*)     | أحلتهما آية                  |
| (477/2)                         | أخبرني بذلك الفضل بن عباس    |
| (Y\V/£)                         | أخطأت وأخطأت في أول فتواك    |
| (Y10/£)                         | إذا حدثتكم عن رسول الله ٠    |
| (£YY/0)                         | إذا حدثني أربعة نفر          |
| (14*/٤)                         | إذا شرب سكر                  |
| (YY/*)                          | إذا قلتم في دينكم بالقياس    |
| (YA/a)                          | إذا لم نجد الحكم في السنة    |
| (_A/\/e)                        | أصابت امرأة وأخطأ عمر        |
| (***/٤)                         | أضللت الناس يا ابن عباس      |
| (AV :71 :01/0)                  | اعرف الأشباه والنظائر        |
| (٤٣٣/٤)                         | أعيتهم الأحاديث أن يحفظوها   |
| (171/0)                         | أقام الشرب مقام القذف        |
| (YT/e)                          | أقضي بما في كتاب الله        |
| (£A/o)                          | أقضي بالكتاب والسنة          |
| ( <b>*</b> YA/£)                | أقلوا الحديث عن رسول الله    |
| (3/377), (0/17, 37), (7/+0, 10) | أقول فيها برأيي              |
| (0./1)                          | اکتب: هذا ما رأی عمر         |
| (01/7) ((00/0)                  | . ألا يتقي الله زيد بن ثابت  |
| (1YT/£)                         | ألست من أهل البيت            |
| (٦١/٥)                          | إن اتبعت رأيك فرأيك رشيد     |
| (YY4/£)                         | إن حديث سهل ليس كما حدث      |
| (-\Y97\Y)                       | أن عمر كتب إلى شريح          |
| (0./٦)                          | إن عمر لا يعلم أنه أصاب الحق |
| (YY·/1)                         | إن ني كل إصبع عشرة           |
| (01/٦)                          | إن قاربوك فقد غشوك           |
|                                 |                              |

إن كان هذا بوحى الله تعالى (1./3) إن كان هذا جهد رأيهم (414/8) إنّ الله قال لنبيه (VA/O) إن لم يجتهد فقد غشك (YYA/O) إن الله بعث محمداً وذكر آية الرجم (**\***/477a\_) إنا مكذا نفعل بكبرائنا (00/0) إنك مؤدب (TVA/P) أنكر كون الفاتحة والمعوذتين (Yo/E) إنكم ستدعون إلى سبى (3/77/4) إنما قال ذلك حكاية عن غيره (Y.Y/E) إنما قال ذلك في تاجر دلس (Y . £/ £) إنما كانوا يؤخذون بالوحي (Y/18a\_) إنى أشتري ديني بعضه ببعض (411/1) إنى لأستحيى أن أخالف أبا بكر (YYE/E) إنى لأظن الشيطان سمع بموتك (\*\VXYa\_) إنى لأعلم أنك حجر (YY7/Y) أي سماء تظلني Vo/o) (441/1) (40/0) إياكم وأصحاب الرأي (VA/0)إياكم والمقاييس إباكم والمكايلة (Y7/0) بلى إنما نهى عن هذا في الفضاء (41.44) بين أصحاب رسول الله الوضوء بفعلهم (141/4)

> تزوج حذيفة يهودية فكتب إليه عمر تنح يابن عم رسول الله

(110/Y) (0/00)

| 4 |  |
|---|--|
| 4 |  |
|   |  |
|   |  |

|                           | _               |                   |
|---------------------------|-----------------|-------------------|
| الجد أب ولو علمت الجن     | /o <sub>)</sub> | ( <b>_</b> \$77/a |
| الجدلا يحجب الإخوة        | /o <sub>)</sub> | (00/0             |
| جلد أبو بكر أربعين        | <b>/</b> £)     | /۱۹۰۸هـ)          |
|                           | ۲               |                   |
| حدثني خليلي               | <b>(</b> £)     | (440/5            |
|                           | خ               |                   |
| الخلاف شر والفرقة شر      | <b>(</b> £)     | (440/5            |
|                           | ذ               |                   |
| ذاك على ما قضينا          | (0)             | (44./0            |
| ذهل أبو عبد الرحمن        | (1)             | (411/8            |
|                           | ر               |                   |
| رأيك في الجماعة أحب إلينا | (1)             | ٤/٢٣١هـ، ١٤٩)     |
|                           |                 |                   |

رأيك في الجماعة أحب إلينا
ربما قال الشاعر الكلمة من الحكمة
رجل يهديني السبيل
رجم رسول الله فرجمنا بعده
رحم الله امرءاً سمع في الجنين شيئاً
رد أبو بكر وعمر خبر عثمان في رد الحكم
رد أبي بكر خبر المغيرة في توريث الجدة
رد عائشة خبر ابن عمر في تعذيب الميت
رد على خبر أبي سنان في قصة بروع
رد عمر خبر أبي موسى في الاستئذان
رد عمر خبر أبي موسى في الاستئذان

(1/1374) (1/1377) (1/1377) (2/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074) (3/1074)

زورتُ في نفسي كلاماً (YY 4 Y 1/Y) سألت أصحابي فكرهوا (٢٠/٦) سلوا مولانا الحسن (144/1)سُلوها سعيد بن جبير (1YY/E) السنة ما سنه رسول الله ﷺ (YA/e) سورة الأحزاب كانت تعدل سورة البقرة (TYE/T) شاورني عمر في أمهات الأولاد (4/1714) شبه العهد بالعقد (1/1/1)صلى عثمان بمنى أربعاً (TT0/ E) ع عجبت مما عجبت منه (1Y0/Y) الفرائض لا تعول (\$\00/£) فروج يصبح مع الديكة  $(1 \vee 1/\xi)$ فعلته أنا ورسول الله  $(\Upsilon\Upsilon\Upsilon\Upsilon/\Upsilon)$ ق قبل الصحابة رواية ابن عباس وابن الزبير والنعمان (٤/ ٣٩٥) قد خشيت أن يطول بالناس زمان

(A+/Y)

| ' ' |                         |                                                        |
|-----|-------------------------|--------------------------------------------------------|
|     |                         | ·                                                      |
| , • | (144/4).                | قد عيدت الملائكة وعبد المسيح                           |
|     | (441/1)                 | قد كرهته إذ كرهته                                      |
|     | (1/1/1)                 | قس الأمور برأيك<br>                                    |
|     | ( <del>-</del> 114/4)   |                                                        |
|     |                         |                                                        |
|     |                         | 1                                                      |
|     | (111/1)                 | كان أبو بكر يرى التسوية في القسم                       |
|     |                         | كان أبو هريرة يقتصر في العسل من ولوغ الكلب             |
|     | (\$79/\$)               | على ثلاث                                               |
|     | (*1*/1)                 | كان الشعر علم قوم لم يكن لهم علم أصح منه               |
|     | (1) ۱۲۰ ۳۷۳، ۱۱۶/(۱)    | كان على يستحلف الرواة                                  |
|     | (۱۲۷/۲)                 | كانت صلاة السفر والحضر ركعتين                          |
| . ' |                         | <b>كذب عدو الله</b>                                    |
| • : | (YE+/Y)                 | كذبت فإن نعيم الجنة لا يزول                            |
| ; . | (1.4/4)                 | كنا نأخذ بالأحدث فالأحدث                               |
|     | 6                       | נ                                                      |
|     | ( <b>*Y</b> £/£)        | لاحنثنُ أبا هريرة                                      |
| :   | (440/5)                 | لأخالفن أبا هريرة                                      |
|     | (TTY/Y)                 | لأخصمن محمدأ                                           |
|     | ( <del>-</del> 118/4)   | لا ارى شركاً اعظم من قولها                             |
| ٠.  | ( <b>*</b> YY/£)        | لا أعرف منها حديثاً                                    |
|     | (YA/•)                  | لا أقيس شيئاً بشيء                                     |
|     | · (->117/4)             | لا بأس بالرضعة                                         |
|     | (114/4)                 | لا تحرم الرضعة                                         |
| ,   | ( <del>-</del> \1\4"/1) | لا تظنُّنْ بكُلمة خرجت من أخيك                         |
|     | (AA1/0)                 | لا سمع لك علينا ولا طاعة                               |
|     | (41/4)                  | لا ندع كتاب ربنا                                       |
| ·   | (-19Y/e)                | <ul> <li>لا ولكنى اعزم عليك أن لا تضع كتابي</li> </ul> |
| •   |                         |                                                        |

.

•

.

| (411/2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لقد حدثني رسول الله ما كان                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (٣٦٩/١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لِمَ تأمرنا بالعمرة قبل الحج                                                                                                                                                                                                                                    |
| (AYY1/£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لِمَ تشبط الناس عنّا                                                                                                                                                                                                                                            |
| (140 (140/4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | لو ذبحوا أية بقرة أرادوا لأجزات عنهم                                                                                                                                                                                                                            |
| (1/۸۶۳، ۶۶۳)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | لو قدمت الإسلام على الشيب لأجزتك                                                                                                                                                                                                                                |
| (°/۲/)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | لوكان الدين يؤخذ بالقياس                                                                                                                                                                                                                                        |
| ( <b>4</b> 444)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | لو كان سالم حياً                                                                                                                                                                                                                                                |
| ( <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | لو كتبتها لكتبتها مع كل سورة                                                                                                                                                                                                                                    |
| (_AA1/0)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لو كنت أردك إلى كتاب الله                                                                                                                                                                                                                                       |
| (4/1/4/4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لو لم نسمع هذا لقضينا فيه بغيره                                                                                                                                                                                                                                 |
| ( <b>-&gt;</b> Y4/4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لو لم يحصل التذكر                                                                                                                                                                                                                                               |
| (۱٤٣/٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لو وجدت فيه قاتل الخطاب                                                                                                                                                                                                                                         |
| (۱۹/۴مر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لولا أني أخشى أن أخطىء                                                                                                                                                                                                                                          |
| (TEA (TYT/T)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | لولا أني أكره أن يقول الناس: زاد عمر                                                                                                                                                                                                                            |
| an h 1 - 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | لولا هذا لقضينا فيه برأينا                                                                                                                                                                                                                                      |
| (0/17)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | and the same of the                                                                                                                                                                                                                                             |
| (11/ <i>0</i> )<br>(£07/£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | لیس کل ما حدثناکم به سمعناه                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (£07/£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لیس کل ما حدثناکم به سمعناه                                                                                                                                                                                                                                     |
| (±\7\£)<br>f<br>(*\1\Y)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ليس كل ما حدثناكم به سمعناه<br>ما أدري ما أصنع بهم                                                                                                                                                                                                              |
| (£\7\£)<br>(*\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ليس كل ما حدثناكم به سمعناه<br>ما أدري ما أصنع بهم<br>ما بال رجال يحدثون عن رسول الله أحاديث                                                                                                                                                                    |
| (£\703)<br>(*\7\/£)<br>(*\7\/£)<br>(*\0\7\)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ليس كل ما حدثناكم به سمعناه ما أدري ما أصنع بهم ما بال رجال يحدثون عن رسول الله أحاديث ما بالنا نقصر وقد أمنا                                                                                                                                                   |
| (\$\\foldarrow{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\partial}{\p | ليس كل ما حدثناكم به سمعناه ما أدري ما أصنع بهم ما بال رجال يحدثون عن رسول الله أحاديث ما بالنا نقصر وقد أمنا ما بعث الله النبي إلا محللًا محرماً                                                                                                               |
| (£07/£)  (TV1/£)  (TV-/£)  (1Y0/Y)  (TYF/£)  (TY7/£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ليس كل ما حدثناكم به سمعناه ما أدري ما أصنع بهم ما بال رجال يحدثون عن رسول الله أحاديث ما بالنا نقصر وقد أمنا ما بعث الله النبي إلا محللاً محرماً ما كذبت ولا كذبت                                                                                              |
| (£07/£)  (TV1/£)  (TY-/£)  (1Y0/Y)  (T1T/£)  (T17/£)  (T£1/1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ليس كل ما حدثناكم به سمعناه ما أدري ما أصنع بهم ما بال رجال يحدثون عن رسول الله أحاديث ما بالنا نقصر وقد أمنا ما بعث الله النبي إلا محللاً محرماً ما كذبت ولا كذبت ما كنت أعرف معنى الفاطر                                                                      |
| (£07/£) (YV1/£) (YY•/£) (1Y0/Y) (Y17/£) (Y17/£) (Y17/£) (Y£1/1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ليس كل ما حدثناكم به سمعناه ما أدري ما أصنع بهم ما بال رجال يحدثون عن رسول الله أحاديث ما بالنا نقصر وقد أمنا ما بعث الله النبي إلا محللاً محرماً ما كذبت ولا كذبت ما كنت أعرف معنى الفاطر ما لك في كتاب الله من شيء                                            |
| (£07/£) (YV1/£) (YY•/£) (1Y0/Y) (Y17/£) (Y17/£) (Y17/£) (Y£1/1) (_AAV/Y)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ليس كل ما حدثناكم به سمعناه ما أدري ما أصنع بهم ما بال رجال يحدثون عن رسول الله أحاديث ما بالنا نقصر وقد أمنا ما بعث الله النبي إلا محللاً محرماً ما كذبت ولا كذبت ما كنت أعرف معنى الفاطر ما لك في كتاب الله من شيء متى كان خليلك                              |
| (£07/£) (YV1/£) (YY•/Y) (Y17/£) (Y17/£) (Y17/£) (Y17/£) (Y£1/1) (-AV/Y) (Y0/£)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ليس كل ما حدثناكم به سمعناه ما أدري ما أصنع بهم ما بال رجال يحدثون عن رسول الله أحاديث ما بالنا نقصر وقد أمنا ما بعث الله النبي إلا محللاً محرماً ما كذبت ولا كذبت ما كذبت أعرف معنى الفاطر ما لك في كتاب الله من شيء من كان خليلك من أراد أن يقتحم جراثيم جهنم |

| (01/٦)                    | منًا أمير ومنكم أمير                        |
|---------------------------|---------------------------------------------|
| (TA1/£)                   | منع عمر أبا هريرة من الرواية                |
| ن                         | •                                           |
|                           |                                             |
| ( <b>*YY</b> / <b>£</b> ) | نحن أعلم بهذا                               |
| (-11-1/1)                 | نعم لك المهنأ وعليه المأثم                  |
| ( <del>-</del> ^117/4)    | نفى الربا في النقدين                        |
| (171/1)                   | نقض أبو بكر حكماً حكم فيه برأيه             |
|                           |                                             |
| (١٥٤/٤)، (١/٨١م، ٢٨)      | هبته وكان والله مهيباً                      |
| (14./٤)                   | هذا حد وأقل الحد ثمانون                     |
| (Y£A/0)                   | هذا حكم معدول به عن القياس                  |
| (eV/e)                    | هذا الطعام علىّ حرام                        |
| (0 · /٦)                  | هذا- والله _ هو الحق                        |
| ( <del>-</del> *144/4)    | هكذا رأيت رسول الله ﷺ فعل                   |
| (00/0)                    | هكذا يذهب العلم                             |
| (-aV+/£)                  | هم أوسط العرب داراً                         |
| (440/1)                   | هؤلاء أشبه من رأيت بالجن                    |
| و                         |                                             |
| (۵۱۰۲/۲)                  | والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة     |
| ( <b>*</b> **/£)          | والله لنحدثن عن رسول الله                   |
| (٣·٨/£)                   | والله لو أردت لحدثت عن رسول الله يومين      |
| ţ                         |                                             |
| (٣٢١/٤)                   | يا أهل الكوفة والله ما أعلم والياً أحرص     |
| (٣١٤/٤)                   | يا فاطمة قد قتلت الناس                      |
| (*1/4)                    | يحرم من الإماء ما يحرم من الحراثر إلا العدد |
| (YY/♦)                    | يذهب قراؤكم وصلحاؤكم                        |
|                           |                                             |

•

## فعرة الأبيات الشغرية

أو كالتي يحسبها أهلها عذراء بكراً وهي في التاسع

أبلغ أمير المؤمنين رسالة تزورتها من محكمات الرسائل (٢٦/٢هـ) أب لم السنسعسمان عنى مالكماً أنه قد طال حبسبي وانتسظاري (٢٩٧/١هـ) . أتانى كلام الشعلبي بن ديسق ففي أي هذا ويله يتسسرع (١٩٩٩هـ) أتوا ناري فقلت: منون أنتم؟ فقالوا: الجن، قلت: عموا ظلاماً (٣٤٨/٢) إذا مت فانسعيني بمسا أنسا أهله وشقى على الجيب يا ابنة معبد (١٣/٤هـ) أشاب الصغير وأفنى الكبير كرُّ الغداة ومَرُّ العشي (٢٢١/١). أصدُّقة في مرية وقد استسرت صحسابة موسى بعد آياته التسع (٢١٩/٤هـ) أفادتكم النعماء مني ثلاثة يدي ولساني والضمير المحجب (١٤٧/١) أقفترتِ السوعشاءُ والعشاعث من بعسدهم والسيرق البسرارث (٤٠٠/١) إلا أواري لأياً ما أبينها والنوى كالحوض بالمظلومة الجلد (٣٤/٣هـ) ألا أيها الليل السطويل ألا انجلي بصبح وما الإصباح منك بامثل- (٤١/٢) ألا كل شيء ما خلا الله باطل وكل نعيم لا محالة زائل (٢١-٣٤٠) إلا اليعاقير وإلا العيس ويقبر ملمع كنسوس (٣٣/٣هـ) أسحمه والأنت ضنر نجيبة في قومها والفحلِّ فحلُّ مُعْمِرَقُ (١٤٤/٦) أمرتك أمراً حازماً فعصيتني وكان من التوفيق قتل ابن هاشم (٣٧/٢) أمرتهم أمسري بمنعسرج اللوى فلم يستبينوا الرشد إلا ضحى الغد (٣٧/٢) إِنَّ اللَّذِي ربضها أمره سرا وقد بين للناخع(١/٣٩٧هـ) إِنَّ السكلام لفي الفؤاد وإنما جُعل اللسان على الفؤاد دليلًا (٢٧/٢) إنَّا إذا خطافنا تقعقعا قد صرَّت البكرةُ يوماً أجمعا (٣٥٩/٢) أنا الذائد:الحامي الذمار وإنما يُدافس عن أحسبابهم أنا أو مثلي (٣٨٢/١) إنا وما نكتم من أمرنا كالشور: إذا قرب الناخع (١/٣٩٨م) إنسى لمسعت قدر إليك من التي أسديت إذا أنا في الضلال أهيم (٢/ ٣٣٥هـ)

(1/Y94 AP44) أيام تأمرني بأغموى خطة سهم وتأمرني بها مخروم (٢/٣٣٥هـ) أيها المرء خلفك المرت إلا يك منك اصطباحه فاغتباقه (١/٢٢٩هـ) تخبرني العينان ما القلب كاتم (117/1)

تراك أمكنة إذا لم أرضها أو يرتبط بعض النفوس حمسامها (٢٩٤/١)

حب الشناهي غلط خير الأمور الوسط (٤/٠٧هـ) حتى إذا الصبح لها تنفسا وانجاب عنها ليلها وعسعسا (١/٢٨٢هـ) حتى ترى الأجدع مذلوليا يلتمس الفضل إلى الجادع (١/٣٩٧هـ) الفئيب أو ذو لبد هموس بسابسياً ليس بها أنيس (٣/٣هـ) سيفسي وما كنا بنسجاد وما قرقس قمس السواد بالسشاهاق (٣٩٧/١هـ) عزميت على إقسامة ذي صباح الأمسر، ما يسبود من يسبود (١١/٢هـ) على جانبي حاثير مفرط بيرث تبوانه معشير(١/٠٠١هـ) عليك بأوساط الأمــور فإنــهــا نجــاة ولا تركب ذلـولاً ولا صعبـاً (٤/٧٠هـ) عمـيرة ودع إن تجـهـزت عادياً كفي الشيب والإسلام للمرء ناهياً (٣٦٨/١) فاركب من الأمر قراديده بالمجرم والقوة أو صانع(١/٣٩٧هـ) فإنما هذه المدنيا وزهمرتها كالمزاد لا بد يوماً أنه فانس (١/٣٧٥م) فلست لإنسى ولكن لملاك تنزل من جو السماء يصوب (١٩٧/١هـ) فلله عينا من رأى مشل مقيس إذا النفساء أصبحت لم تخرس (١٤١/٦هـ) فلو كان عبد الله مولى هجوته ولكن عبد الله مولى مواليا (٢/١) فاليوم آمين بالسنبي محمد قلبي ومخطىء هذه محروم (٢/٣٣٥هـ) فاليوم اشرب غير مستحقب إئسماً من الله ولا واغل (٣٩٣/١) (1/377) قد رفع الفخ فماذا تحذري (1/1-3) قد شقّها اللوحُ بمأزول ضيق

قد ندع المنزل يا لميس يعس فيه السبع الجروس (٣٠/٣هـ) (4/47هـ) كأنما هن الجواري الميس

كالشوب إن انهج فيه البلى أعيا على ذي الحيلة الصانع (1/VPYA.: APYA)

كنا نرقًه على السراقي واتسع الخرق على السراقيع (1/1P4) VP4) XP7)

(18:/0) لدوا للموت وابنوا للخراب

لقبد كان في معدان للفيل شاغل لعنبسة الراوي عليَّ القصائدا (E+# (-> E+ Y/1)

لعمري لقد أخزى تُميلة رهطه وفجع أضياف الشتاء بمقيس (١٤١/٦هـ)

لما رأت إبلى جاءت حمولتها غرثى عجافاً عليها الريش والخرق(١/٣٩٩) لها متنتان خظاتها كما أكبُّ على ساعديه النَّهمرُ (٣٩٣/١) ما بال أم حبيش لا تكلممنا لما افترقنا وقد نشري فنتفر (١٩٩٩هـ) ما كان ضَرَّك لو منسنت وربسا منَّ النفتي وهسو المغيظ المحنقُ (١٤٤/٦) مذرعات اليل لما عسعسا (AYAY/1) من يفعل الحسنات الله يشكرها والشهر بالشهر عنه الله سيّان (٣٧٣/١) من يك ذا بت فهـذا بتـى مقـيظ: مصـيف مشـتــه(٣٦٧/٥هـ) نبي من الغربان ليس على شرع يخسرنا أن الشعوب إلى صدع (٢١٦/٤) هجان اللون لم تقرأ جنيناً هم وسط يرضى الأنام بحكمهم إذا نزلت إحدى الليالي العظائم (٧١/٤) هيا ظبية الـوعساء بين خلاجـل وبـين الـنـقــا أأنت أم أمُّ سالم؟(١/١/١هـ) وأملة أسباب الهوى ويقودني أمر الخواة وأمرهم مشؤوم ٢٧٥/٢٥هـ) وبلدة ليس بها أنيس إلا المعافير وإلا العيس (٢٢/٢) وعض زمان يابن مروان لم يَدَعُ من المال إلا مُسْحَتاً أو مُجَلَّفُ (٣٩٨/١) وعدود خافض لدى عطف على ضمير خفض لازماً قد جعلاه ٢٩٢/هـ) وقبايسلها السريعُ في دنّسها وصلّى على دنسها وارتسسمٌ (٣٠٦/١). وقباتم الأعمياق خاوي المخترق مشتب الأعيلام لمياع الخفق (١/١٠٤هـ) وقفت فيها أصيلاناً أسائلها عيت جواباً وما بالربع من أحد (٣٤/٣هـ)

ولست بالأكثر منهم حصى وإنما العزَّةُ للكاثر (٣٨١/١) وليس عندي لازماً إذ قد أتى في الشعر والنشر الصحيح مثبتاً (٣٩٧/٥) يا راكباً إن الأثيل مظنة من صبح خامسة وأنت موفق (١٤٤/٦هـ) يا راكباً بلُّغ إخوانا من كان من كندة أو واثل (٣٩٢/١) . يقول الخنا وأبغض العجم ناطقاً إلى ربنا صوت الحمار اليُجدُّعُ

## فهرس الكتب التي وردت أسماؤها في النص للأجزاء الستة

| (1117) (0/117)            | الخصائص                              |
|---------------------------|--------------------------------------|
| (*11-/1)                  | كتاب سيبويه                          |
| (14./0)                   | شفاء الغليل                          |
| (Y/AYY)                   | عصمة الأنبياء                        |
| (Y1·/1)                   | كتاب والعين،                         |
| ( <b>*</b> **\/£)         | كتاب والفنياء                        |
| (1/177 ، 177)             | المحرر في دقائق النحو                |
| (Y1+/£)                   | المختصر                              |
| (TA1/1)                   | المسائل الشيرازيات                   |
| (-44.1/1)                 | المعرب                               |
| ( <del>-&gt;</del> ***/1) | نهاية الإيجاز                        |
| (YeV/E)                   | النهاية البهائية في المباحث القياسية |
| (-AYOV/E)                 | نهاية العقول في دراية الأصول         |
| (444/1)                   | الوساطة بين المتنبي وخصومه           |

#### قهرس المدن والقرى والأماكن

```
أحد
         (٣/٨٧٣)، (٤/٢٤، ٢٢١هـ، ١٧٨هـ، ١٣هـ، ٤٧٣هـ)
                                                   إسفرايين
                                         (1/14/4)
                                          الإسكندرية (٥/٠٧هـ)
                                          اصبهان (۵/۲۲هـ)
                                         أورشليم (٣/٤/٣هـ)
                                                   إيران
                                         (3/00/a)
                                         (-A4. E/4)
                                                       بابل
                                          بخاری (۱/۹۷هـ)
(Y\0F4. FF4. 1344); (Y\0774. AVY); (3\YP. A3Y)
                                                        بدر
٧٢٧، ١٣٠٠، ٣٤١، ٤٣١، ٤٧٣هـ)، (٦/١١، ١١هـ، ١٣٤هـ،
                                            (-2160
(١/٣١٣هـ، ٣٧٣، ٢٠٤هـ)، (٣/١٢١هـ)، (٤/٤١هـ، ٢٢٤هـ،
                                                      البصرة
۲۹۲، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۰۳۵، ۲۰۳۵، ۲۰۳۵، ۵۱۳، ۲۲۳، ۲۲۳،
          ۸٤٣، ١٧٣٩)، (٥/٤٢هـ، ١٢٧هـ، ١١٤)، (٦/٢٦هـ)
                                     بشر بضاعة (۱۲۲/۳، ۱۲۴هـ)
       (۱/۲۸۱) ۱۱۱هم، ۲۲۹هم، ۳۷۳)، (۲/۵۶هم)
                                                       بغداد
3714)
(T/PYYA), (3/7174, 747, 787, VP7, APY, 3ATA),
                            (0/374.) (1/1/14.)
                                          (-ATE+/Y)
                                                       البقيع
                بيت المقدس(٣/ ٢٥٩، ٢٦٠هـ، ٣١٠، ٤٤٠، ٤٧٤هـ، ٢٧٨)
                                (Y/APYa); (3/YPYa)
                                                       تيوك
                                           (->1Y/Y)
                                                        تدمر
                                                      الثعلبية
                                            (1/113)
                                                        و ہ
جبی
                                    (1/11/4) 2774)
                                          (3/7774)
                                                        جدة
                                             (T/YY)
                                                     جيحون
                                (#\Y\Y) \ ($\\Y\A_)
                                                      الحديبية
```

(-At++/2)

الحرة

```
(***/*)
                                                             الحطيم
                                                 (3/K3Ya)
                                                             حلب
                                            (4/19هـ) ١٠١هـ)
                                                             حمص
                                                  (AY1/Y)
                                                              حنين
                                                               الحيرة
                                                  (F/031a)
 (1/۲۸۱هـ، ۱۹۲۷)، (۲/۲۲)، (٤/٥١٢هـ، ۱۹۲۸)، (٢/٢٨١هـ)
                                                              خراسان
                                                   (1/1/3)
                                                             الخزيمية
                                                            غدير خم
                                           (3/184) ۲۹۲ (2)
                                           (1/11/4) 2774)
                                                             خوزستان
                           (3\3774 L) X.74 (AYY); (0\3014)
                                                               خيبر
                                                              دَبُوسيَّة
                                                  (1/YPa)
                                                  (3/·17am)
                                                              الدينور
                                                  (3/1174L)
                                                              ذی قار
                                                              الربذة
                                           (3/1774) 0374)
                                                   (TE+/E)
                                                               الرقة
                                        (1/۷۴۲هـ)، (٤/١١٣)
                                                              الري
                                                   (P4V/1)
                                                               ساوة
                                                 (A/837a)
                                                               سرف
                                                       سقيفة بني ساعدة
                       (1/17), (1/104, 777, 777), (1/104)
                                                  (A4V/1)
                                                             سمرقئد
                                                              سومنا
                                                 (-3YYA/2)
                                                 (->Y1+/2)
                                                              الشاش
(٣/١٥١هـ، ٢٢٠هـ، ٢٧٢هـ، ٢٣٣)، (٤/٨٢١هـ، ١٢١هـ، ١٧٤هـ)
                                                              الشام
                                                              الصفا
                                      (4/4/14): (0////4)
                            (YOY1a) ($/.77; 037; 737a)
                                                              صفين
                                                              صنعاء
                                                 (*/YYY
                                                   (YY - /Y)
                                                              الصين
                                                             الطائف
                                          (3/ 1744)
                                                 (41.7/4)
                                                            طبرستان
```

```
(×1.7/4)
                                                                                                                                                                                                                            طرسوس
                                                                                                                                                                                   (3/11/4)
                                                                                                                                                                                                                               طوس
                                                                                                                                                                                                                                  عالج
                                                                                                                                                                                   (2/00/4)
(٢/٢٣)، (٣/٣٢٣)، (3/٣٢١، ٥٢١، ٢١٩٤، ٧١٩٤، ٢٢٩٨، ٨٢٩٨
                                                                                                                                                                                                                                  العراق
                                                                                                                                     · · 3 4_); (0/YY; YFY4_)
                                                                                                                                                                                                                                  ء .
غرض
                                                                                                                                                                                   (AYY1/E)
                                                                                                                                                                                   (_A £ 0 Y / £)
                                                                                                                                                                                                                                    عرفة
                                                                                                                                                                                   (F/Y31a)
                                                                                                                                                                                                                              عسقلان
                                                                                                                                                                                             (A9/Y)
                                                                                                                                                                                                                                  العقبق
                                                                                                                                                                                   (3/17/4)
                                                                                                                                                                                                                                العوالي
                                                                                                                                                                                    (-ATTA/1)
                                                                                                                                                                                                                                      غزة
                                                                                                                                                                                                                            فرماغوس
                                                                                                                                                                                    (3/2744)
                                                                                                                                                                                                                                  قاسان
                                                                                                                                                                                        (a/17a)
                                                                                                                                                                                                                                  قاشان
                                                                                                                                                                                        (a / Y Y a_)
                                                                                                                                                (1/857هـ) (84) (84)
                                                                                                                                                                                                                               القاهرة
                                                                                                                                                                                                                                       قباء
                                                                                                                (4/544, 444); (3/451a_, 644)
                                                                                                                                                                                   (->174/7)
                                                                                                                                                                                                                                   قرطبة
                                                                                                                                                                                        (a/YY AL)
                                                                                                                                                                                                                                        قیم
                                                                                                                                                                                    (A1.V/Y)
                                                                                                                                                                                                                               الكديد
                                                                                                                                                                                                                                 الكرخ
                                                                                                                                              (1/777هـ)، (3/371هـ)
               (Y\7774-, 3774-), (Y\P074-, 174-, VYY4-), 134, AVY)
                                                                                                                                                                                                                                  الكعبة
                                                                                                                                                                                                                                  الكرفة
 (١/١٠١٠هـ، ١٣٣هـ، ١٠٤هـ)، (١/١٨هـ، ١٢١هـ، ١٣٢هـ، ١٧٤هـ، ١٧٧هـ،
                                                                                                                                                                017a_) 177, +37, 503a_)
                                                                                                                                               المدائن (۱۹۷/هـ)، (۱۹۷/هـ)
                                                                                                                                                                                                               المدينة المنورة
 (Y\·37a_), (Y\YYYa_, TYYa_), (3\AY/a_, YF1, YF1, 3F1, 0F1,
 ۱۳۱ ، ۱۳۱۵ ، ۱۳۱۸ ، ۱۳۱۸ ، ۱۲۰ ، ۱۳۷ ، ۱۳۸ ، ۱۹۷۸ ، ۱۹۷۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۳۸۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ،
                ۱۳۹هـ، ۱۳۲۱هـ، ۲۲۳، ۲۷۹هـ، ۱۵)، (۵/۵۶، ۲۱۶هـ)، (۲/۵۶۱هـ)
                                                                                                                                              (4/4/14); (6/4/44)
                                                                                                                                                                                                                                    المروة
                                                                                                                                                                                    (a/17/a)
                                                                                                                                                                                                                                     مريس
```

```
(F/07a_)
                                                             مريسة
                                                (_A £ 0 V / £)
                                                             مزدلفة
        مصر
                                                معرة النعمان(٤/٢١٦هـ)
                                                بئر معونة (٣/٣٢هـ)
                                                              مكة
(١/٨٥٧هـ)، (٢/٣٣هـ)، (٣/٤٩هـ، ١٠١هـ)، (٤/٢٢هـ، ١٩٤١هـ،
٠٧١هـ، ٢٥٧، ٢٦٠، ٢٢٧هـ، ١٩٢٤هـ، ٢٣١هـ، ٢٣٢هـ، ٣٤٣)، (٢/١١١،
                                                     (184
                                           ($\00Y', YTO/ E)
                                                               منی
                                                (-A1A+/1)
                                                            الموصل
                                                            ميسان
                                                (-AE+Y/1)
                                                (->YV+/$)
                                                            نجران
                                                (-AYOY/ E)
                                                            النجف
                                                             التوبة
                                           (1/074)
                                                            تيسابور
                                      (3/1174); (1/18/4)
                                                 (-×V+/Y)
                                                             هجر
                                                             همذان
                                        (1/۷۴۲): (3/1176-)
                                        (*/ · TT) > ($/ \lambda \text{Y} \text{A_2})
                                                             الهند
                                                (3/YTY a_)
                                                            واسط
                                                (1/1-34)
                                                           الوعساء
                                                            اليمامة
                                          (1/VVYa., FPYa.), (0V1a., FV1a.), (10a., P31a., TF1a.), (0/AT,
                                                            اليمن
                                                  031 73)
                                                (3/PYYa_)
                                                             اليونان
```

## فهرس الطَّوَاثِمنِ وَالْفِرَقِ

```
الأخباريون (٤/ ٣٨٤)
(١/١١هـ، ١٤٤هـ، ١٩٥هـ، ١٠٨هـ، ١٠١هـ، ١١١هـ، ١٢١هـ، ١٤١هـ، ١٤٤هـ،
                                                                  الأشاعرة
١٤٥هـ، ١٥٩هـ، ١٧٧هـ، ٢٠١هـ، ٢٤٩، ١٥٠هـ)، (٢/١٤هـ، ٢٨هـ،
     ١٣٤هـ، ١١٠هـ، ٥٧٥هـ، ١٨١هـ، ٢٧٦هـ)، (٥/٥هـ، ١٥١هـ، ١١٩٦هـ)
(1/٨٥١)، (٢/١٥٣)، (٤/٥٣هـ، ١٢٤هـ، ١٢٥هـ، ١٦٩، ١٧٣، ٢٠٣، ٢٥٣،
                                                                    الإمامية
                            ٨٧٣، ١٨٣)، (٥/١١١، ٢٧٩)، (٢/٢٦هـ)
                                                                    الأموية
                                                        (YEV/E)
                                                                   البراهمة
                                           (1/11/4), (3/ 17/4)
                                                      (1/۲۸۱هـ)
                                                                   البهشمية
                                                                    التوفية
                                                      (1\PAYa_)
                                                                   الثوباتية
                                                      (-ATA9/1)
                                                                  الجاحظية
                                                      (3/0774_)
                                                                   الحبائبة
                                                      (1/977a_)
                                                                  الجهمية
                                                        (YYV/E)
                                                        (YEV/E)
                                                                   الحسينية
                                                                   الحشوية
                                     (/\0A7a_, FA7a_), (Y\VYY)
                                                                   الخالدية
                                                      (1\PAYa_)
                                                                   الخطابية
                                                 ($\APPA_; ++3)
(4/19a, 177a, 177a, 177a), (3/17a, 44, 04, 174a, VIYa,
                                                                   الخوارج
                                577, 737, V37, ·07), (0\TVa_)
                                                      (3/1/14=)
                                                                   الخياطية
                                                                   الدهرية
                                                       (T \ PTT a_)
                           (4/3 P7a_); (3/77a_; 77; AP7a_; +.3)
                                                                   الرافضة
                                 (1/٢٨٧٤)، (4/٢٩٤)، (3/٢٢٧هـ)
                                                                    الزنادقة
                          ($\$Y! (a) 07! (a) PF! (A) ((a) (1))
                                                                    الزيدية
                                                                    السامرة
                                                       (-AYOE/E)
                                                                    السمنية
                                                 (3/A77, +77A)
                                           السوفسطائية (١/ ٢١٦هـ)، (٤/ ٢٣٠هـ)
```

```
(-ATK4/1)
                                                                    الشمرية
                                                                     الشيعة
(١/٧١هـ)، (٢/٥٤، ١٥٦هـ)، (٢/٢٤، ١٢١هـ، ٢٢٥، ٢٢٦هـ، ٢٢٩هـ)،
(3/07) 0 / (1) 371) 771 / (3/07) 777, 777) 777, 777 / (3/07)
                                                 3 1 ( 1 / 1 7 4 )
                                                      (3\AYYA_)
                                                                   الصفاتية
                                                      (*/7774)
                                                                  الصفرية
                                                                   الصوفية
                                                       (->TTE/T)
                                                                   الظاهرية
                                            (7/1774) (1/1744)
                                                                   العباسية
                                                         (4£4/ E)
                                                                   العبيدية
                                                       (1\PA44)
                                                                  العجاردة
                                                         (3/77).
                                                                   العلوية
                                                        (Y/17a_)
                                                                  العنادية
                                                       (1/11/4_)
                                                       (3/307a)
                                                                   العنانية
                                                                   العندية
                                                       (1/11/4)
                                                       (3/307a_)
                                                                   العيسوية
                                                                   الغسانية
                                                       (1\PA4a_)
                                                                    الغيلانية
                                                       (1\PA44)
                                                                   الفضيلية
                                                         (YY7/Y)
                                                                   القدرية
                                               (1/ ٧٢١هـ، ١٨٧هـ)
                                                                   الكرامية
                                       (Y\PoYa_); (3\VYY; V+Y)
                                                                   الكعبية
                                                       (-AY+Y/Y)
                                                                  اللاأدرية
                                                       (1/7/1/هـ)
                                                                  الماتريدية
                         (1/374) 674, 7314), (0/001, 7914)
                                                        ($ \00 / E)
                                                                   المانوية
                  (Y\·Y), (Y\PA), (3\FP, 00Y, AAY, (YY, A13)
                                                                  المجوس
                                                                  المرجئة
                                     (/\AAY, PAY4_); (0\AFY4_)
                                                                   المريسيّة
                                             (1/PATA_), (0/AFT)
                                                                  المعادية
                                                      (3/30Ya_)
(1/PVa., 1Pa., TPa., 111, Y11a., 311, 011a., P11a.,
                                                                   المعتزلة
```

111, 371, 7714, 431, 1314, 7314, 7314, 3314, 6314, 7314, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 7014, 701

(٣\٨٥هـ) ١٥١، ١٨١، ١١١، ١٢٢هـ, ١٢٨، ١٢٢هـ) ١٣٠، ١٤٢هـ, ١٤٢، ١٨٢. ١٨٢هـ) ١٤٢هـ، ١٩٢٥ عند، ١٩٢٥ عند، ١٩٢٩هـ)

(1/17, 174, 37, 074, 17, 47, 3.1, 441)

الملكانية (١/٤٥٤هـ)

الميمونية (٤/ ٢٢هـ، ٢٣)

النسطورية (٤/٤٥٨هـ)

النصارى (۲/۳۲هـ، ۲۳۴هـ)، (٤/٥٥، ۲۲۲، ۲۶۷، ۲۰۵، ۲۰۵، ۲۰۲)، (۲/۳۰)

النظامية (۲۲۱/۳هـ)، (٤/٥٨هـ)

الهذلية (٢٢١/٣مـ)

الواقفية (۱۱۳/۲)، (۷/۳)

اليعقوبية (٤/٤٥٤هـ)

اليمانية (٤/٧٤)

اليهود (٢/٣٣٣هـ، ٣٤٤)، (٣/١٠، ١١٠، ٨٢٧، ١٩٢هـ، ١٩٥، ٢٩٦، ٢٩٠، ١١٠، ٨٢٠، ١٩٠، ٢٩٠، ١٩٠، ٢٩٠، ١٩٠٠)، (٤/١٥، ٢٠٢، ١٩٠، ١٩٠، ١٩٠٠)،

(٣٠/٦)

اليومية (١/ ٣٨٩هـ)

اليونسية (١/ ٣٨٩مـ)

# فَهُ سُوالِاعْتِ لِأَمْ الْمُتَرَّحِ وَلَهُ مُ

1

| (17/4)  | إبراهيم بن خالد الكلبي البغدادي (أبو ثور)    |
|---------|----------------------------------------------|
| (441/4) | إبراهيم بن سيار (النظام)                     |
| (1/4/1) | إبراهيم بن محمد (ابن متُّوبُّه)              |
| (177/0) | أبو إسحاق الأسفراييني                        |
| (144/1) | إبراهيم بن محمد الأسفراييني                  |
| (٤١٧/٥) | أبو رافع (مولى رسول الله)                    |
| (Y•A/1) | أبوعمرو بن العلاء المازني                    |
| (1.1/4) | أحمد بن أبي أحمد الطبري (ابن القاص)          |
| (VY/٦)  | أحمد بن أبي دؤاد                             |
| (YYY/Y) | أحمد بن أبي طاهر محمد الأسفراييني (أبو حامد) |
| (1/307) | أحمد بن قارس (أبو الحسين)                    |
| (3/117) | أحمد بن عبد الله (أبو العلاء المعري)         |
| (1/101) | أحمد بن علي الجصاص (أبو بكر الرازي)          |
| (141/1) | أحمد بن عمر (ابن سريج)                       |
| (144/1) | أحمد بن محمد الميداني النيسابوري             |
| (171/1) | أحمد بن الموفق (المعتضد بالله)               |
| (114/1) | أحمد بن يحيى (ابن الراوندي)                  |
| (1/307) | أحمد بن يحيى الشيباني (ثعلب)                 |
| (1/177) | أزد بن الغوث (ابن حمام الأسدي)               |
| (1/4/1) | إسحاق بن مرار (أبو عمرو الشيباني)            |
| (۲۰۳/۵) | إسماعيل بن إبراهيم (ابن عُلية)               |
|         | U                                            |

بخت نصّر أو (نبوخذ نصر) (۳۰٤/۳) البراء بن عازب بروع بنت واشق الرؤاسية (٤٠٥٨/٤)

|                  | . 6 - 1 At .                              |
|------------------|-------------------------------------------|
| (Y\AF)           | بريرة (مولاة عائشة أم المؤمنين)           |
| (٣٥/٦) (٢٦٨/٥)   | بشر بن غياث المريسي                       |
| (VT/\tau)        | بشر بن المعتمر                            |
| (*)*/)           | بكر بن محمد (أبو عثمان المازني)           |
| ٠                |                                           |
| (٧٣/٦)           | ثمامة بن الأشرس                           |
| 3                | <u>.</u>                                  |
|                  | •                                         |
| (AY/£)           | جابر بن عبد الله<br>دال                   |
| (3/474)          | جالينوس<br>ا                              |
| (AY/£)           | جبير بن <b>مطع</b> م                      |
| · (7,47)         | جعفر بن حرب                               |
| · (۲۳/٦)         | جعفر بن مبشر                              |
| (٣٠٦/٤)          | جعفر بن محمد (الصادق)                     |
| (٣٩٢/١)          | جندب بن حجر الكندي (امرؤ القيس)           |
| (477/8)          | الجهم بن صفوان                            |
| i                | ٠                                         |
| (7\\$/\$)        | الحارث بن نفيع (أبو سعيد المعلى)          |
| (٢/٢٣)، (٢/٠١هـ) | الحباب بن المنذر (الصحابي)                |
| (3/ ۱۳۱۰)        | جذيفة بن اليمان العبسي (الصحابي)          |
| (=\*\°/\$)       | حسل (اليمان والدحذيفة)                    |
| (444/4)          | الحسن بن أحمد (أبو سعيد الإصطخري)         |
| (٣٦٣/١)          | الحسن بن أحمد (أبو علي الفارسي)           |
| (A·/£)           | الحسن البصري                              |
| (10/1)           | الحسن بن الحسين البغدادي (القاضي ابو علي) |
| (٣٢٩/٣)          | الحسين بن صالح (أبو علي بن خيران)         |
| (48./1)          | الحسين بن عبد الله (ابن سينا)             |
| (YAV/1)          | الحسين بن علي (أبو عبد الله البصري)       |
| •                |                                           |

.

| (TV4/£)                        | الحكم بن أبي العاص                    |
|--------------------------------|---------------------------------------|
| (TY•/E) .                      | حمل بن مالك بن النابغة                |
| خ                              |                                       |
| ( <b>* Y Y Y Y Y Y Y Y Y Y</b> | الخرباق السلمي (ذو اليدين)            |
| (*11/1)                        | خلف بن حيان الأحمر (ابن أحمر الباهلي) |
| (411/1)                        | خليفة بن حمل (ذو الخرق الطهوي)        |
| (***/1)                        | الخليل بن أحمد الفراهيدي              |
| 3                              |                                       |
| (71/0)                         | داود بن على البغدادي                  |
| <b>(YEY/E)</b>                 | دحية بن خليفة الكلبي (الصحابي)        |
| (Y1/Y)                         | دريد بن الصمة                         |
| ړ                              |                                       |
| ( <b>*</b> Y\$/\$)             | رافع بن خديج (الصحابي)                |
| (*11/1)                        | رۋبة بن العجاج                        |
| ز                              |                                       |
| (17/7)                         | رَنُّوبِيا (الزَّبَاء)                |
| (YVE/E)                        | زيد بن سهل (أبو طلحة)                 |
| (_at··/t)                      | زيد بن علي بن الحسين                  |
| س                              |                                       |
| (444/\$)                       | سالم بن معقل (الصحابي)                |
| (۲/۸/۲)                        | سحيم عبد بني الحسحاس                  |
| (1.4/4)                        | سراقة بن مالك (الصحابي)               |
| (74/1)                         | سعد بن مالك (أبو سعيد الخدري)         |
| (177/1)                        | سعید بن جبیر                          |

| (141/1)                    | سفيان بن سعيد الثوري                       |
|----------------------------|--------------------------------------------|
| ( <b>*</b> £V/£)           | سليمان بن عبد الملك بن مروان               |
|                            | ش                                          |
| (٧٦/٥)                     | شريح بن الحارث (القاضي)                    |
| (T·1/E)                    | شعبةً بن الحجاج (أبو بسطّام العتكي)        |
|                            | ص                                          |
| (441/1)                    | صدقة بن يسار الجزري                        |
| ,                          | ۻ                                          |
| (TV·/1)                    | الضحاك بن سفيان الكلابي (الصحابي)          |
|                            | ط                                          |
| (441/1)                    | طرفة بن العبد البكري                       |
| (٤٠٣/١)                    | الطرماح بن حكيم                            |
|                            | ٤                                          |
| (۱۲٦/۲)                    | عائشة الصديقة (أم المؤمنين)                |
| (141/1)                    | عباد بن سليمان الصيمريّ                    |
| (114/1)                    | القاضي عبد الجبار بن أحمد الهمذاني         |
| (171/1)                    | عبد الحميد بن عبد العزيز القاضي (أبو خازم) |
| (٥/٥٢١هـ)، (٦/٣٢١هـ)       | عبد الرحمن بن الحكم                        |
| (A¶/٣)                     | عبد الرحمن بن صخر الدوسي (أبو هريرة)       |
| ( <b>44</b> Y . c V + / Y) | عبد الرحمن بن عوف                          |
| (41/1)                     | عبد الرحمن بن كيسان (أبو بكر الأصم)        |
| ( <b>*</b> £A/£)           | عبد الرحمن بن محمد (ابن الأشعث)            |
| (141/1)                    | عبد الرحيم بن أبي عمرو الخياط              |
| (144/1)                    | عبد السلام بن محمد (أبو هاشم الجُبَّاثي)   |
|                            |                                            |

```
(YYE/Y)
                                           عبد العزى بن عبد المطلب (أبولهب)
                                           عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني
                     (111/1)
                     (#+7/E)
                                                    عبد الكريم بن أبي العوجاء
(YYY) ((YYE/E) ((Y+Y/Y)
                                   عبد الله بن أحمد البلخي (أبو القاسم الكعبي)
                                              عبد الله بن أبي إسحاق الحضرمي
                     (£+Y/1)
                                       عبد الله بن الحسين (أبو الحسن الكرخي)
                     (1/177)
                     (111/1)
                                                     عبد الله بن رؤبة (العجاج)
                     (440/E)
                                                             عبد الله بن الزبير
                                                  عبد الله بن سعد بن أبي سرح
                     (111/1)
                                                  عبد الله بن سعيد (ابن كَلَاب)
                     (YOV/Y)
                     (YVY/Y)
                                                             عبد الله بن سلام
                     (440/E)
                                                            عبد الله بن عباس
                     (174/5)
                                      عبد الله بن عبد الرحمن (أبو سلمة التابعي)
                                           عبد الله بن عبيد الله (ابن أبي مليكة)
                     (TT+/E)
                    (YY0/Y)
                                                عبد الله بن قيس (ابن الزبعري)
                    (141/1)
                                  عبد الملك بن عبد الله الجويني (إمام الحرمين)
                    (Y \cdot A/1)
                                              عبد الملك بن قريب (الأصمعي)
                                                            عبيد بن أم كلاب
                    (454/5)
                      (Y4/7)
                                                   عبيد الله بن الحسن العنبري
                      (4V/1)
                                            عبيد الله بن عمر (أبو زيد الدبوسي)
                                                   عبيدة بن عمرو (السلماني)
                    (129/2)
                    (YE+/E)
                                                           عتبة بن أبي سفيان
                    (1A+/1)
                                                    عثمان بن جني (أبو الفتح)
                    (47V/p)
                                                      عثمان بن سليمان البتي
                    (YE+/Y)
                                                            عثمان بن مظعون
                    (TT+/E)
                                                              عروة بن الزبير
                  (-×111/1)
                                                               عقبة بن رؤبة
                    (\Upsilon \cdot \Upsilon / \Upsilon)
                                                       على بن أحمد الواحدي
                                       على بن إسماعيل (أبو الحسن الأشعري)
                    (104/1)
                                  على بن الحسن الموسوي (الشريف المرتضى)
               (YO1 ( 20/Y)
```

- K73 -

```
على بن عبد العزيز الجرجاني
         (444/1)
                                 عمر بن الخطاب (رضى الله عنه)
         (114/1)
                                  عمران بن الحصين (الصحابي)
         (Y+A/E)
                                      عمرو بن حزم (الصحابي)
         (TV . / E)
                                     عمرو بن العاص (الصحابي)
(41/1) (41/1)
                            عمرو بن عبيد الله (أبو إسحاق السبيعي)
         (T10/E)
                                       عمرو بن عثمان (سيبويه)
         (1/4/1)
                                       عمرو بن محمد (الجاحظ)
         (YYE/E)
                                           عنبسة بن معدان الفيل
         (£+Y/1)
                                           عيسى بن أبان القاضي
          (1V/Y)
                                 عیسی بن یزید بن بکر (ابن داب)
         (TE+/E)
                                  غياث بن غوث التغلبي (الأخطل)
           (YY/Y)
                                           غيلان بن سلمة الثقفي
          (YAY/Y)
                                         غيلان بن عقبة (ذو الرمة)
          (1/4.3)
                                  فاطمة بنت قيس (أخت الضحاك)
           (41/4)
                                         فريعة بنت مالك الخدرية
          (YYY/1)
                               القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق
          (TT./E)
                                       قتيلة بنت النضر بن الحارث
          (111/7)
                                                   قثم بن خبيثة
          (1/177)
                                                   قين الأشجعي
        (3/3774)
                                      كعب بن ماتع (كعب الأحبان)
          (4/4/4)
                                          الكميت بن زيد الأسدي
           (1/4-3)
```

. . . . . . .

| 14-1            | (1/197)        | لبيد بن ربيعة العامري                    |
|-----------------|----------------|------------------------------------------|
|                 |                |                                          |
| (V·/o) ((TVE/Y) |                | مارية القبطية (أم ولد رسول الله)         |
| 1.              | (111/0)        | ماعز بن مالك الأسلمي                     |
|                 | (3/00/E)       | ماني بن فاتك الحكيم                      |
|                 | (111/1)        | مجاشع بن مسعود                           |
|                 | (-a £ · · / £) | محمد الأجدع (أبو الخطاب)                 |
| (**             | (1/4/1)        | محمد بن إدريس (الإمام الشافعي)           |
| 1. 9            | (44/0)         | محمد بن إسحاق (القاشاني)                 |
| **              | حيح)(۲۵/٦)     | محمد بن إسماعيل الجعفي (البخاري صاحب الص |
| ×1-             | (4.4/4)        | محمد بن بحر (أبو مسلم الأصفهاني)         |
|                 | (141/1)        | محمد بن جرير (الطبري)                    |
|                 | (14/1)         | محمد بن الحسن (ابن فُورك)                |
|                 | (404/1)        | محمد بن الحسن (أبو جعفر الطوسي)          |
|                 | (4.1/1)        | محمد بن الحسن الشيباني                   |
|                 | (Y£A/Y)        | محمد بن خلاد البصري                      |
| 4               | (48./8)        | محمد بن داب المديني                      |
|                 | (227/1)        | محمد بن داود الأصفهاني                   |
|                 | (117/1)        | محمد بن سيرين                            |
| :               | (40/1)         | محمد بن الطيب (القاضي الباقلاني)         |
|                 | (A1/£)         | محمد بن عبد الرحمن (ابن أبي ليلي)        |
| 1               | (104/1)        | محمد بن عبد الله (أبو بكر الصيرفي)       |
|                 | (YEV/E)        | محمد بن عبد الله (أبو جعفر المنصور)      |
| (471/           |                | محمد بن عبد الوهاب (أبو على الجباثي)     |
| 4               | (1.0/1)        | محمد بن علي (أبو الحسين البصري)          |
|                 | (YV4/Y)        | محمد بن علي (القفّال)                    |
|                 | (AYYY/E)       | محمد بن کِرام                            |
|                 | (11./1)        | محمد بن محمد (الحاكم الكبير)             |
|                 |                |                                          |

محمد بن محمد البغدادي (أبو بكر الدقاق) (14E/Y) محمد بن محمد الطوسى (أبو حامد الغزالي) (117/1) محمد بن مسلمة (الصحابي) (AV/Y)محمد بن الهذيل (العلاف) (YY1/Y) محمد بن يزيد (المبرد) (11./1) مسروق بن الأجدع (التابعي) (3 /AVI) مسلم بن الحجاج (صاحب الصحيح) (10/7) مسيلمة بن ثمامة (كذاب اليمامة) (¥14/£) المعافي بن زكريا (النهرواني) (44/0) معاوية بن أبي سفيان (الصحابي) (41/1); (41/1) معقل بن سنان الأشجعي (الصحابي) (1/114, 0.3) المغيرة بن شعبة  $(\Lambda V/Y)$ مقيس بن حبابة (111/7) مويس بن عمران (144/1) ميمون بن قيس (الأعشى الكبير) (YA1/1) ميمونة بنت الحارث (أم المؤمنين) (14./4) النضر بن الحارث (111/7) النعمان بن بشير (440/E) النعمان بن ثابت (الإمام أبو حنيفة) (Y++/Y) هاشم بن الأوقص (T10/E) هانيء بن نيار (أبو بردة) (Y41/Y) همام بن غالب (الفرزدق) (YAY/1)هند ابنت أبي أمية (أم سلمة) (TT0/T)

(YE+/E).

الوليد بن عقبة بن أبي معيط

ب بن منبه بن منبه

ي

يحيى الاسكاني (٧٣/٦) يحيى بن يحيى الأندلسي (٥/٥٦هـ)، (٢/٢هـ) يزيد بن المهلب الأزدي (٣٤٨/٤) يعلى بن أمية (١٢٥/١)

تمت الفهارس بحمد الله